# DISKURSUS TASAWUF NUSANTARA DI MEKAH: RESPONS MUKHTĀR 'AṬĀRID AL-BUGHŪRĪ TERHADAP AJARAN MARTABAT TUJUH

THE DISCOURSE OF MALAY-INDONESIAN SUFISM IN MECCA: A RESPONSE OF MUKHTĀR 'AṬĀRID OF BOGOR TOWARDS THE DOCTRINE OF SEVEN GRADES

## Jajang A. Rohmana

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung Indonesia jajangarohmana@uinsgd.ac.id

DOI: 10.31291/jlk.v19i1.923

Diterima: 15 Maret 2021; Direvisi: 05 Juni 2021; Diterbitkan: 30 Juni 2021

### **ABSTRACT**

This study focuses on the issue of Nusantara Sufism discourse in Mecca at the beginning of the 20th century. The main object is the response of Mukhtār 'Atārid al-Bughīrī (1862-1930), a Sundanese cleric who taught in Mecca, to the concept of the dignity of the seven. He put it in two Sundanese books printed in Egypt, Kifāyah al-Mubtadi'īn and Hidāyah al-Mubtadi'in. Through a social history approach, the results of the study show that Mukhtār 'Aṭārid's response reflects the interests of Sunni orthodoxy in the field of Sufism which is based on sharia. This view tends to reject the deviation of the teachings of the seven dignity in the archipelago which he considers heterodox and deviant. Meanwhile, in the case of the doctrine of the unity of existence (tauhīd al-wujūd) Ibn 'Arab, al-Jilī and al-Burhānfūrī, Mukhtār 'Aṭārid seems to correct people's misconceptions about his teachings. Mukhtār 'Aṭārid al-Bughūrī recommends being kind to his teachings because he is believed to be an expert on the true nature and by the Shari'a, but most people are not able to understand it. Mukhtār 'Aṭārid's view reflects the response of a scholar who inherits the tradition of Sunni Sufistic orthodoxy to the development of Sufism in the archipelago which has spanned from the 17th century until now.

Keywords: the dignity of seven, Sundanese, Sufism, Sunni

#### ABSTRAK

Kajian ini memfokuskan pada masalah wacana tasawuf Nusantara di Mekah pada awal abad ke-20. Objek utamanya adalah tanggapan Mukhtār 'Atārid al-Bughūrī (1862-1930), ulama Sunda yang mengajar di Mekah, terhadap konsep martabat tujuh. Ia menuangkannya dalam dua kitab berbahasa Sunda yang dicetak di Mesir, Kifāyah al-Mubtadi'īn dan Hidāyah al-Mubtadi'in. Melalui pendekatan sejarah sosial, hasil kajian menunjukkan bahwa tanggapan Mukhtār 'Aṭārid mencerminkan kepentingan ortodoksi Sunni dalam bidang tasawuf yang bertumpu pada syariat. Pandangan tersebut cenderung menolak penyimpangan ajaran martabat tujuh di Nusantara yang dianggapnya heterodoks dan menyimpang. Sementara dalam kasus ajaran kesatuan eksistensi (tauhīd al-wujūd) Ibn 'Arabī, al-Jilī dan al-Burhānfūrī, Mukhtār 'Aṭārid terlihat meluruskan kesalahpahaman orang terhadap ajarannya itu. Mukhtār 'Aṭārid al-Bughūrī menganjurkan untuk berbaik sangka pada ajarannya, karena diyakini merupakan ahli hakikat yang benar dan sesuai dengan syariat, tetapi kebanyakan orang tidak mampu memahaminya. Pandangan Mukhtār 'Atārid mencerminkan respons seorang ulama pewaris tradisi ortodoksi sufistik Sunni terhadap perkembangan tasawuf di Nusantara yang membentang sejak abad ke-17 hingga sekarang.

Kata kunci: martabat tujuh, bahasa Sunda, tasawuf, Sunni

#### PENDAHULUAN

Diskursus penolakan atas ajaran mistik filosofis di Nusantara sudah berlangsung sangat lama. Ajaran tasawuf tersebut dianggap heterodoks dan menyimpang dari ajaran syariat. Kasus pelarangan terhadap ajaran Hamzah Fansūrī (diduga hidup antara 1527-1620-an)<sup>1</sup> dan Shamsuddīn al-Sumatrā'ī (w. 1630) yang dianggap panteistik oleh Nūr al-Dīn al-Rānīrī (w. 1658) pada abad ke-17 menjadi salah satu kontroversi paling awal dalam sejarah pemikiran sufistik Nusantara.<sup>2</sup> Diskursus heterodoksi tasawuf Nusantara kemudian berlanjut saat Ibrāhīm al-Kurānī (1615-1690), ulama besar di Haramain abad ke-17,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Verena Meyer, 'Translating Divinity: Punning and Paradox in Hamzah Fansuri's Poetic Sufism', Indonesia and the Malay World, 47.139 (2019), 357.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Syed Muhammad Naguib Al-Attas, *The Mysticism of Hamzah Fansūrī* (Kuala Lumpur: University of Malaya Press, 1970), 31-65.

memberikan respons terhadap ajaran wahdatul wujūd yang berkembang di Nusantara.<sup>3</sup> Al-Kurānī berusaha meluruskan pandangan tentang wahdatul wujūd dilihat dari sudut pandang ajaran ortodoksi Sunni.

Respons terhadap heterodoksi tasawuf di Nusantara ternyata tidak hanya berhenti pada al-Kurānī. Para sarjana belum banyak mengetahui bahwa jauh setelah respons al-Kurānī di Mekah pada abad ke-17, ulama Nusantara yang menjadi guru di Mekah pada awal abad ke-20 juga memberikan tanggapan serupa terhadap diskursus heterodoksi tasawuf di Nusantara. Mukhtār 'Aṭārid al-Bughūrī (1862-1930) yang selama hampir 30 tahun (1903-1930) bermukim, belajar dan mengajar di Mekah memberi-kan responsnya terhadap ajaran martabat tujuh (*marātib* al-sab', martabat pitu) yang berkembang di Nusantara. Ia menuangkan tanggapan itu dalam beberapa karya yang berbahasa Sunda, vaitu Kifāvah al-Mubtadi'īn (1341/1922) dan Hidāyah al-Mubtadi'īn (1346/1927). Karya yang ditulis dengan aksara pegon itu dicetak di Mesir oleh penerbit Mustafá al-Bābī al-Halabī wa Awlāduh bi Misr. Meski karyanya ditulis sebagai pengantar, dasar pengajaran teologi dan tasawuf bagi para pelajar Sunda di Mekah, tetapi di dalamnya, Mukhtār 'Aţārid memberikan tanggapan serius terhadap beberapa ajaran tasawuf di Nusantara yang dianggap menyimpang dari ajaran syariat.

Kajian ini penting untuk membuktikan bahwa respons ulama Mekah terhadap diskursus heterodoksi sufistik di Nusantara tidak hanya terjadi pada abad ke-17, tetapi terus berlangsung sampai awal abad ke-20. Bahkan respons yang diberikan oleh ulama Mekah tidak lagi didominasi ulama Timur

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Oman Fathurahman, 'Ithaf Al-Dhaki by Ibrāhīm Al-Kurānī: A Commentary of Wahdat Al-Wujud for Jawi Audience', Archipel, 81 (2011), 177-98.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Raden Al-Hāji Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Kifāyah* Al-Mubtadi'īn Fī 'Ibādah Rabb Al-'Ālamīn (Kairo: Shirkah Maktabah wa Matba'ah Mustafá al-Bābī al-Halabī wa Awlāduhu bi Misr, 1954); Raden Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Hidāyah Al-Mubtadi'īn Ilá Sulūk Maslak Al-Muttaqīn (Kairo: Mustafá al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh bi Miṣr, 1346).

Tengah, tetapi juga melibatkan ulama Nusantara sendiri yang menjadi guru di Mekah. Ini menunjukkan bahwa ulama Nusantara diakui memiliki otoritas dalam memberikan fatwa keagamaan atas masalah yang dihadapi oleh Muslim Nusantara.<sup>5</sup> Hal ini merupakan sebuah reputasi yang sulit ditemukan lagi pada masa sekarang di tengah semakin merosotnya citra Muslim Indonesia di Timur Tengah yang lebih dikenal sebagai salah satu negara pemasok buruh kasar terbesar. 6 Pertanyaannya, bagaimana respons Mukhtār 'Atārid terhadap ajaran martabat tujuh yang berkembang di Nusantara? Bagaimana tanggapannya terhadap ajaran Ibn 'Arabi, al-Burhānfūrī dan al-Jilī? Mengapa ia cenderung menolak istilah martabat tujuh dan membenarkan ajaran tasawuf filosofis dari para sufi tersebut? Beberapa pertanyaan masalah tersebut akan dijawab dalam artikel ini.

Berdasarkan sejumlah kajian, belum banyak sarjana yang menyoroti posisi ulama Nusantara di Mekah dan tanggapan mereka terhadap berbagai isu keagamaan di Nusantara. Studi Azra dan Basri misalnya, cenderung menyoroti jaringan intelektual antara Haramain dan Nusantara yang berlangsung sejak abad ke-17 sampai 19.7 Begitu pun dengan kajian Fathurahman dan Knysh yang mengkaji al-Kurānī cenderung memfokuskan pada posisi dan tanggapan al-Kurānī terhadap masalah tasawuf di Nusantara abad ke-17.8 Sedangkan studi Kaptein tentang fatwa ulama Mekah abad ke-19, Ahmad bin

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Jajang A Rohmana, 'Authorship of The Jāwī "Ulamā" in Egypt: A Contribution of Nawawī Banten and Haji Hasan Mustapa to Sharh Tradition', Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 15.2 (2020), 221–64.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Sumanto Al-Qurtuby, Saudi Arabia and Indonesian Networks, Migration, Education, and Islam (London: I.B. Tauris, 2020), 114-5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Azyumardi Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian and Middle Eastern 'Ulama' in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Honolulu: ASAA-Allen & Unwin and University of Hawai'i Press, 2004), 5; Basri, Indonesian 'Ulamā' in the Haramayn and the Transmission of Reformist Islam in Indonesia (1800-1900), Ph.D. Dissertation (University of Arkansas, 2008), 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Alexander Knysh, 'Ibrāhīm Al-Kūrānī (d. 1101/1690), an Apologist for "waḥdat Al-Wujūd", Journal of the Royal Asiatic Society, 5.1 (1995); Oman Fathurahman, Ithaf Al-Dhaki, Tafsir Wahdatul Wujūd Bagi Muslim Nusantara (Bandung: Mizan, 2012).

Zainī Dahlān (1817-1886) dan beberapa ulama lainnya dalam Muhimmāt al-Nafā'is. umumnya terkait dengan masalah hukum fikih yang diajukan kaum Muslim Nusantara. <sup>9</sup> Beberapa sarjana yang mengkaji tentang Mukhtār 'Atārid juga sama sekali belum menyentuh responsnya terhadap isu tasawuf Nusantara. Mereka cenderung memfokuskan pada masalah diskursus tentang hukum keharaman belut di Mekah dan posisi Mukhtār 'Atārid dan karyanya dalam jaringan intelektual di Mekah dan Nusantara.<sup>10</sup> Kajian ini berusaha menjelaskan tentang kontribusi penting ulama Nusantara di Mekah pada awal abad ke-20 yang menjadikan karyanya sebagai sumber belajar dan berdiskusi terkait masalah sosial-keagamaan di Nusantara. Kedua karya Mukhtār 'Atārid mencerminkan gambaran bagai-mana posisinya dalam menghadapi masalah tasawuf Nusantara yang juga menjadi bahan perbincangan koloni Jawah di Mekah.

Tulisan ini lebih memfokuskan pada tanggapan Mukhtār 'Atārid terhadap ajaran martabat tujuh di Nusantara. Penggunaan metode kajian kepustakaan dengan pendekatan sejarah sosialintelektual untuk menyingkap konteks historis penguatan ortodoksi tasawuf Sunni yang dilakukan Mukhtār 'Atārid dibalik respons kerasnya terhadap ajaran martabat tujuh menjadi bagian tidak terpisahkan dari proses pengumpulan dan analisis data. Sejarah sosial-intelektual dimaksudkan sebagai kajian terhadap faktor-faktor sosial-intelektual yang mempengaruhi terjadinya peristiwa sejarah di mana teks berkontribusi terhadap penjelasan

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Nico Kaptein, Muhimmāt Al-Nafā'is: A Bilingual Meccan Fatwa Collection for Indonesian Muslims from the End of the Nineteenth Century (Jakarta: INIS, 1997), 9-14.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Sunarwoto, 'Sheikh Mukhtār 'Aṭārid on Belut', *IJIPS*, 6.1 (2012), 33-47; Ginanjar Sya'ban, 'Al-Syaikh Muhammad Mukhtār Bin 'Atārid Al-Bughūrī Al-Jawi Thumma Al-Makki (1868-1930 M) Dan Jaringan Ulama Sunda Timur Tengah Awal Abad 20 M', International Journal of Pegon, 1.1 (2018), 39-62; Ahmad Ginanjar Sya'ban, 'Al-Shaikh Mukhtār Bin 'Aṭārid Al-Būghūrī Al-Jāwī Thumma Al-Makkī (1862-1930) Wa Al-Kutub Al-Sundāwiyyah Al-Matbū'Ah Fī Makkah Wa Al-Qāhirah Awā'il Al-Qarn Al-'Ishrīn', Islam Nusantara, II.1 (2021), 93–112.

sejarah. 11 Di sini teks berbahasa Sunda karya Mukhtār 'Atārid sebagai sumber data primer divakini memiliki peran penting dalam memengaruhi penguatan ortodoksi tasawuf Sunni terhadap orang Sunda yang belajar di Mekah pada awal abad ke-20.

Sebagai seorang ulama yang hidup pada masa peralihan kekuasaan politik di Mekah pada awal abad ke-20, yakni dari Turki Usmani ke Dinasti Saudi yang berpaham Salafi/Wahabi, 12 Mukhtār 'Atārid tidak saja berusaha menegaskan posisinya sebagai penjaga tradisi ortodoksi tradisionalis Sunni, tetapi juga membersihkan elemen-elemen tasawuf di kalangan Muslim Nusantara yang dianggap tidak sesuai dengan syariat. Ia memiliki posisi penting dalam upaya membentuk dan memperbarui identitas mistisisme Islam di Nusantara yang selama ini dikesankan pinggiran, heterodoks, dan sinkretis. 13

#### HASIL DAN PEMBAHASAN

# Martabat Tujuh dan Heterodoksi Tasawuf Nusantara

Martabat tujuh secara filosofis awalnya digunakan untuk menjelaskan penciptaan makhluk oleh Tuhan. Ajaran ini meyakini bahwa keberadaan makhluk berasal dari Tuhan melalui manifestasi (tajallī) Tuhan atas diri-Nya. Eksistensi makhluk mewujud melalui proses tujuh tahapan, yaitu ahadiyyah, wahdah, wāhidiyyah, 'ālam arwāh, 'ālam mithāl, 'ālam ajsām, dan insān kāmil. Ketujuh martabat ini kemudian dijadikan dasar tahapan perjalanan spiritual yang berbalik (naik, taragaī) melakukan penyatuan eksistensial dengan Tuhan (waḥdatul wujūd), berasal dari Tuhan lalu menyatu kembali dengan Tuhan secara eksistensial. 14

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Donald M. MacRaild dan Avram Taylor, Social Theory and Social History (New York: Palgrave MacMillan, 2004), 119.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>David Commins, The Wahhabi Mission and Saudi Arabia (London: I.B. Tauris, 2006), 72.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Oman Fathurahman, "Sejarah Pengkafiran Dan Marginalisasi Paham Keagamaan Di Melayu Dan Jawa", Analisis, IX.2 (2011), 459.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Jajang A Rohmana, 'The Doctrin of Seven Grades in Hasan Mustapa's Verse', in Hasan Mustapa: Ethnicity and Islam in Indonesia, ed. by Julian Millie (Monash: Monash Publishing University, 2017), 120.

Secara historis, mulanya ajaran martabat tujuh bersumber dari kitab Tuhfah al-Mursalah ilá Rūh al-Nabī karva Al-Burhānfūrī (1545-1620), seorang ulama asal India. Ia berusaha menyederhanakan kompleksitas martabat wujud dalam ajaran tasawuf Ibn 'Arabī dan al-Jilī yang didudukkan dalam konteks tafsir rekonsiliatif sufistik Sunni. 15 Ortodoksi tasawuf Sunni yang dibawa oleh al-Burhānfūrī tergambar dalam komentarnya sendiri atas kitab Tuhfah dalam al-Haqiqah al-Muwāfaqah li al-Sharī'ah yang mencerminkan rekonsiliasi ajaran sufistik dengan svariat. 16 Ajaran martabat tujuh kemudian berkembang di kalangan pengikut tarekat Shattariyah di India. <sup>17</sup> Selain itu, hadirnya ajaran martabat tujuh dalam kitab *Tuhfah* juga tidak dapat dilepaskan dari situasi di India pada masanya yang didominasi kecenderungan berkembangnya heterodoksi Islam yang didekatkan dengan ajaran Hindu terutama pada masa Akbar (1573-1605) dan Jehangir (1605-1627). Ajaran heterodoks ini kemudian memicu reaksi 'Umar al-Shirhindī (1564-1624) untuk membela ortodoksi Sunni 18

Perdebatan heterodoksi sufistik, seperti yang terjadi di India, juga berkembang di kalangan pengikut Shattariyah di Nusantara. Nūr al-Dīn al-Rānīrī (w. 1658) menjadi penggerak utama dalam membela ortodoksi tasawuf Sunni di Aceh. Ia menganggap ajar-an mistik filosofis yang dibawa pendahulunya, Hamzah Fansūrī (diduga hidup antara 1527-1620-an) dan al-Sumatrā'ī Shamsuddīn (diduga 1550-1630), telah

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Yunasril Ali, Manusia Citra Ilahi, Pengembangan Konsep Insan Kamil Ibn 'Arabī Oleh Al-Jili (Jakarta: Paramadina, 1997), 129.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>A.H. Johns, *The Gift Adressed to the Spirit of the Prophet* (Canberra: Center of Oriental Studies A.N.U, 1965), 5; Iin Suryaningsih, 'Al-Haqiqah Al-Muwafaqah Li Al-Shari'ah: Al-Tasaluh Bayn Al-Tasawwuf Wa Al-Shari'ah Bi Nusantara Fi Al-Oarn Al-Sadis 'Ashr Al-Miladi', Studia Islamika, 20.1 (2013), 97–127.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>J. Spencer Trimingham, *The Sufi Orders in Islam* (Oxford: Clarendon) Press, 1977), 97-8.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Oman Fathurahman, Tanbih Al-Masyi, Menyoal Waḥdatul Wujūd Kasus Abdurrauf Singkel Di Aceh Abad 17 (Bandung: Mizan, 1999), 41.

menyimpang dari syariat. 19 Fatwa al-Rānīrī berakibat pada pembakaran berbagai karangan Hamzah Fansūrī dan Shamsuddīn al-Sumatrā'ī yang diikuti pula oleh penghukuman atas para pengikutnya.<sup>20</sup> Kasus ini kemudian mendapat tanggapan serius dari al-Kurānī (1616-1690) dan 'Abdurra'ūf bin 'Alī al-Jāwī al-Sinkilī (1615-1693). Keduanya merupakan murid Ahmad al-Qushashī (1583-1660), ulama Shattariyah di Madinah.<sup>21</sup> meluruskan Sebagaimana gurunya, al-Kurānī berusaha kesalahpahaman terhadap ajaran martabat tujuh dalam Tuhfah yang dianggap heterodoks, panteis dan mengesampingkan syariat. Ia memberikan respons atas masalah wahdatul wujūd yang diperbincangkan di Nusantara dalam kitab *Ithāf al-Dhakī*. 22

Penyebaran ajaran martabat tujuh di kalangan pengikut tarekat Shattariyah di Nusantara semakin meningkat pesat di tangan 'Abdurra'ūf al-Sinkilī, khalifah utama Shat-tariyah di Aceh. Ia membangun jaringan Shattariyah melalui muridmuridnya yang tersebar di Sumatera, Jawa, Sulawesi, Buton hingga Malaysia.<sup>23</sup> Di antara murid al-Sinkili yang terke-nal adalah Burhānuddīn (1646-1692) dari Ulakan Sumatera Barat dan 'Abdul Muhyī (1640-1715) dari Pamijahan Jawa Barat. 'Abdul Muhyī dianggap paling banyak berperan dalam penyebaran tarekat Shattariyah dan martabat tujuh di Jawa dan tatar Sunda dengan tanpa adanya pelucutan ajaran wahdatul wujūd sebagaimana di Minangkabau.<sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Werner Kraus, 'The Shattariya Sufi Brotherhood in Aceh', in Aceh History, Politics and Culture, ed. by Arndt Graf Et.al (Singapore: Iseas, 2010), 212.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Azra, *The Origins*, 53; A.H. Johns, 'Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions', Indonesia, 19 (1975), 45.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Oman Fathurahman, *Tarekat Syattariyah Di Minangkabau* (Jakarta: Prenada Media, EFEO, PPIM, KITLV, 2008), 32.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Fathurahman, *Ithaf Al-Dhaki*, 6; Fathurahman, 'Ithaf Al-Dhaki by Ibrāhīm Al-Kurānī, 177-98.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Abdul Rahim Yunus, 'Nazariyat Martabat Tujuh Fi Nizam Al-Mamlakah Al-Butaniyyah', Studia Islamika, 2.1 (1995), 93–110.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Fathurahman, *Tarekat Syattariyah Di Minangkabau*, 35, 91-98; Tommy Christomy, 'Shattariyah Tradition in West Java: The Case of Pamijahan', Studia Islamika, 8.2 (2001).

Perkembangan martabat tujuh di tanah Jawa dan Sunda kemudian mengalami banyak modifikasi sehingga seringkali banyak disalahpahami. Dalam tradisi sastra Keraton Jawa abad ke-18 dan 19 misalnya, luasnya pengaruh martabat tujuh menjadi salah satu tema penting yang mengalami banyak harmonisasi.<sup>25</sup> Berbagai elemen santri dalam ragam karya sastra Jawa menuniukkan adanya upaya rekonsiliasi dan harmonisasi antara mistisisme Jawa tradisional dan legalistik Islam ortodoks. Ricklefs menyebutnya sebagai bentuk sintesis mistik antara doktrin martabat tujuh dengan ajaran mistik Hindu-Jawa atau kejawen. Sebuah kesadaran identitas sebagai seorang Muslim sekaligus Jawa. 26 Kecenderungan sintesis mistik ini misalnya, tampak pada Serat Centini, Serat Cebolek, Serat Dewa Ruci, Wirid Hidayat Jati, Suluk Wujil, Gatoloco dan banyak yang lainnya.<sup>27</sup> Beberapa karya sastra Jawa itu bahkan terang-terangan memperlihatkan penentangannya terhadap ortodoksi syariat.<sup>28</sup>

Pengaruh martabat tujuh di Priangan akhir abad ke-19 menyebar dalam bentuk wawacan dan dangding, sebuah karangan puisi berbentuk *pupuh*, seperti terlihat dalam *Wawacan* Muslimin-Muslimat dan dangding Haji Hasan Mustapa (1852-1930).<sup>29</sup> Bahkan beberapa penyimpangan pengamal tarekat dari syariat kemudian mendorong Sayyid 'Uthmān, mufti Batavia, melakukan banyak kritik. Sayyid 'Uthmān menyusun beberapa

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>P.J. Zoetmulder, Manunggaling Kawula Gusti, Pantheisme Dan Monisme Dalam Sastra Suluk Jawa, terj. Dick Hartoko (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1991), 127, 368.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>M.C. Ricklefs, *Mengislamkan Jawa*, terj. FX. Dono Sunardi dan Satrio Wahono (Jakarta: Serambi, 2013), 36-7.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>S. Soebardi, 'Santri-Religious Elements as Reflected in the Book of Centini', Bijdragen Tot de Taal-, Land-En Volkenkunde, 127.3 (1971), 349.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Karel Steenbrink, 'Opposition to Islamic Mysticism in Nineteenth-Century Indonesia', in Islamic Mysticism Contested, Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, ed. by Bernard Radtke, Frederick de Jong (Leiden-Boston: Brill, 1999), 694.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Jajang A. Rohmana, 'Sundanese Sufi Literature and Local Islamic Identity: A Contribution of Haji Hasan Mustapa's Dangding', Al-Jami'ah: of Islamic Studies, 50.2 (2012),303-27 <a href="https://doi.org/10.14421/ajis.2012.502.303-327">https://doi.org/10.14421/ajis.2012.502.303-327</a>.

karangan yang berisi kritik terhadap kelompok tarekat dan diduga salah paham hingga terlibat polemik dengan Hasan Mustapa terkait apa yang disebutnya sebagai ilmu *payakinan*.<sup>30</sup> Sebagaimana akan dijelaskan, kritik Sayyid 'Uthmān atas tarekat heterodoks itu menjadi contoh bagi Mukhtār 'Aṭārid, karena ia sendiri berguru lama pada mufti Betawi itu sebelum ia berangkat ke Mekah pada 1903.

Mukhtār 'Aṭārid yang hidup di awal abad ke-20 memiliki kesamaan pandangan dengan Sayyid 'Uthmān. Sebagaimana gurunya itu, ia terhubung dengan tradisi tarekat di Mekah. Mukhtār 'Aṭārid diketahui bergabung dengan tarekat Naqshabandiyah dan mengamalkan zikirnya bersama murid-muridnya. Beberapa karyanya juga mengutip banyak sumber dari al-Ghazālī dan menyebut nama Junaid al-Baghdadi. Hal ini menjadi ciri penting upayanya untuk berusaha meluruskan paham tasawuf Nusantara ke arah rekonsiliasi dengan syariat. Seperti akan terlihat, ia berusaha meluruskan paham martabat tujuh yang berkembang di Nusantara dengan mengembalikan pada syariat. Ia kemudian memilih menggunakan istilah *tauḥīd al-wujūd* sebagaimana dimaksudkan oleh para penggagasnya seperti Ibn 'Arabī, al-Jilī dan al-Burhānfūrī.

# Mukhtār 'Aṭārid dan Karyanya dalam Bidang Tasawuf

Mukhtār 'Aṭārid memiliki nama lengkap al-Syaikh Muḥammad Mukhtār ibn 'Aṭārid al-Bughūrī al-Jāwī yang terkenal juga dengan gelar al-Batawī al-Makkī al-Shāfi'ī. Ia dikenal sebagai ulama *ahl al-sunnah wa al-jamā'ah* yang dikenal ahli bidang ilmu falak (astronomi), hadis, tasawuf dan fikih. 32

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Nico J.G. Kaptein, *Islam, Colonialism and the Modern Age in the Netherlands East Indies: A Biography of Sayyid 'Uthmān (1822-1914)* (Leiden: Brill, 2014), 119, 193.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Abdullāh bin 'Abdurraḥmān bin 'Abdurraḥīm Al-Mu'allimī, *A'lām Al-Makkiyyīn Min Al-Qarn Al-Tāsi' Ilá Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashar Al-Hijrī* (Mekah: Mu'assasah al-Furqān li al-Turāth al-Islāmī, 2000), 273.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Riḍā' bin Muḥammad Ṣāfī al-Dīn Al-Sanūsī, *Dawr 'Ulamā' Makkah Al-Mukarramah Fī Khidmah Al-Sunnah Wa Al-Sīrah Al-Nabawiyyah* 

Kepakarannya itu didasarkan pada beberapa karya-karyanya vang mendapat tempat di kalangan kaum Muslim dan masih terus dicetak hingga sekarang. Mukhtār 'Aṭārid lahir dari keluarga menak Sunda (priayi). Hal ini terlihat dari nama ayahnya, Raden Natanagara, yang dalam beberapa karyanya sering juga disebut dengan nama 'Atārid.33 Raden Natanagara merupakan anak Raden Adipati Wiratanudatar VI, Bupati Cianjur (sekitar 1776-1813) yang dikenal dengan nama Dalem Enoch.<sup>34</sup>

Mukhtār 'Atārid lahir di Bogor, Jawa Barat pada 14 Sya'ban 1278/13 Februari 1862. Ia belajar ilmu-ilmu dasar keislaman dari ayahnya, lalu belajar pada Sayyid 'Uthmān (1822-1913), mufti Batavia pada tahun 1882. Sayvid 'Uthmān dikenal sebagai keturunan Arab Hadrami yang bekerja sebagai penasehat Belanda untuk urusan Arab dan menulis sejumlah karva polemis berbahasa Arab dan Melayu terkait masalah tarekat dan fikih. Banyak karyanya yang kemudian diterjemahkan pula ke dalam bahasa Sunda, salah satunya oleh Raden Haji Azhari Bandung.<sup>35</sup> Pergaulannya dengan Sayyid 'Uthmān di Batavia (Jakarta) boleh jadi kemudian berpengaruh terhadap Mukhtār 'Atārid. Ia kelak tidak hanya menulis karya polemis di Mekah seperti al-Sawā'iq al-Muhriqah yang membantah hukum keharaman belut, tetapi juga memberikan tanggapan terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh di Nusantara sebagaimana akan dijelaskan.

Setelah belajar pada Sayyid 'Uthmān, Mukhtār 'Aṭārid kemudian pergi berhaji dan menetap di Mekah sejak 1903 hingga

(Madinah: Majma' al-Mulk Fahd li Tabā'ah al-Mushaf al-Sharīf bi al-Madīnah al-Munawwarah, t.th.), 56.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Raden Al-Hāji Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Kifāyah al-Mubtadi'īn, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Nina H. Lubis, Kehidupan Kaum Menak Priangan 1800-1942 (Bandung: Pusat Informasi Kebudayaan Sunda, 1998), 152.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>Nico J.G. Kaptein, *Islam, Colonialism*, 219. Belum banyak informasi tentang sosok Raden Azhari ini.

meninggal dunia tahun 1930.<sup>36</sup> Selama hampir 30 tahun, ia menjalani hari-harinya dalam aktivitas pembelajaran di Mekah. Di sini ia belajar keilmuan Islam pada banyak ulama Mekah dan Madinah.<sup>37</sup> Selain itu, ia juga belajar pada beberapa ulama Nusantara lainnya yang menjadi guru di Mekah.

Mukhtār 'Aṭārid kemudian mengajar di salah satu ḥalaqah (lingkaran pengajaran) di Masjidil Haram tepatnya di Ḥaswah Bāb al-Nabī. 38 Majelisnya dihadiri sekitar 400 murid terdiri dari para ulama dan murid senior yang diadakan setelah salat isya. Setelah salat subuh, ia juga mengajar ilmu alat (naḥwu-ṣaraf) dan balāghah, lalu setelah salat asar mengajar kitab Iḥyā' 'Ulūm a-Dīn karya Abū Hāmid al-Ghazālī (1058-1111), ulama Sunni terkenal, dan setiap hari Selasa mengajar ilmu falak atau astronomi. 39 Sebuah laporan tahun 1910 menyatakan bahwa Mukhtār 'Aṭārid termasuk salah satu dari delapan ulama asal Nusantara (al-Jāwī) yang mengajar di Masjidil Ḥaram dan mendapatkan bayaran dari syarif Mekah, sesuatu yang tidak didapatkan sebelumnya. Ia termasuk salah satu tokoh kunci yang memimpin komunitas Jāwah (Nusantara) di antara ratusan guru asal Nusantara di Mekah. 40

Selain mengajar di Ḥaram, Mukhtār 'Aṭārid juga menjadikan rumahnya sebagai tempat belajar bahasa Arab, tasawuf dan ilmu falak setiap pagi dan sore hari. Sebagai pengikut tarekat Qadiriyah dan Naqshabandiyah, pada malam Jumat, ia sering

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Yūsuf 'Abdurraḥmān Al-Mar'ashlī, *Mu'jam Al-Ma'ājim Wa Al-Mashīkhāt Wa Al-Fahāris Wa Al-Barāmij Wa Al-Athbāt, Vol. II* (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2002), 395.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Muḥammad Mukhtār al-Dīn bin Zain al-ʿĀbidīn Al-Falimbānī, Bulūgh Al-Amānī Fī Al-Ta'rīf Bi Shuyūkh Wa Asānīd Musnid Al-ʿAṣr Al-Shaikh Muḥammad Yāsīn Bin Muḥammad 'Īsá Al-Fadanī Al-Makkī (Beirut: Dār Qutaibah, 1988), 40.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Ḥusain bin Muḥammad Ḥasan Shu'aib, Al-Dawr Al-Tarbawī Li Ḥalaqāt Al-'Ilm Bi Al-Masjid Al-Ḥarām Fī 'Abd Al-Mālik 'Abd Al-Azīz, Kulliyyah Al-Tarbiyyah Bi Makkah Al-Mukarramah (Mekah: Jāmi'ah Umm al-Qurá, 1428), 134, 353, 362.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>'Abd al-Laṭīf bin 'Abdullāh bin Dahīs, *Al-Ḥayāh Al-'Ilmiyyah Fī Makkah*, 387, 410.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Michael Laffan, *Islamic Nationhood and Colonial Indonesia*, *The Umma below the Winds* (London: Routledge Curzon, 2003), 175.

mengadakan majelis untuk berzikir yang dihadiri banyak orang vang dilanjutkan dengan jamuan makanan. Rumahnya berada di distrik al-Oushashiyyah di kaki bukit Jabal Abī Oubaish, Mekah. 41 Ia dikenal zuhud, banyak beribadah, membaca salawat, berinfak pada para murid dan memotivasi mereka. 42 Muridmuridnya tidak hanya dari Arab, Afrika dan Asia Selatan, tetapi banyak juga dari Nusantara. 43 Ia meninggal pada 17 Rajab 1349 dan dimakamkan di Ma'lāh dekat makam Ibn Hajar al-Hajtamī. 44

Terdapat cukup banyak karya Mukhtār 'Atārid yang berkaitan dengan ragam keilmuan Islam, baik hadis, fikih, doa dan wirid, peta kiblat, ilmu falak, teologi dan tasawuf. Ia menulisnya dalam bahasa Arab, Melayu dan Sunda. Tetapi, kiranya hanya dua karyanya di bidang tasawuf yang ditulis dalam bahasa Sunda, yaitu Kifāyah al-Mubtadi'īn (1341/1922) dan Hidāyah al-Mubtadi'īn (1346/1927). Kedua karangan ini dicetak di Mesir oleh penerbit Mustafá al-Bābī al-Halabī wa Awlāduh. Belakangan kitab *Kifāyah al-Mubtadi'īn* juga diterbitkan oleh penerbit Bandung, Shirkah al-Ma'ārif li al-Tab' wa al-Nashr.

Kitab Kifāyah al-Mubtadi'īn sebetulnya tidak hanya menjelaskan masalah tasawuf, tetapi juga teologi (usūl al-dīn) dan fikih. Mukhtār 'Aṭārid menjelaskan bahwa ia membuat karangan bagi para murid tingkat dasar tersebut dengan cara menerjemahkan dari berbagai kitab, di antaranya karya-karya al-Ghazālī (1058-1111), seperti Bidāyah al-Hidāyah, al-Arba'īn fī

<sup>41</sup>Muhammad Mukhtār al-Dīn bin Zain al-'Ābidīn al-Falimbānī, Bulūgh al-Amānī, 39.

<sup>42</sup>Mahmūd Sa'īd bin Muhammad Mamdūh Al-Shāfi'ī, *Tashnīf Al-*Asmā' Bi Shuyūkh Al-Ijāzah Wa Al-Simā', Vol. II (Beirut: Dār al-Kutub al-Misriyyah, 1434), 569; Yūsuf Al-Mar'ashlī, Nathr Al-Jawāhir Wa Al-Durar Fī 'Ulamā' Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashar (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2006) 1476.

<sup>43</sup> Abdullāh bin 'Abdurraḥmān bin 'Abdurraḥīm al-Mu'allimī, A'lām al-Makkiyyīn, 561; 'Umar 'Abd Al-Jabbār, Siyar Wa Tarājim Ba'd 'Ulamā'Inā Fī Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashr Li Al-Hijrah (Jeddah: Ṭuhāmah, 1982), 245.

<sup>44</sup>Edwin Wieringa, 'Mecca Has Spoken, Case Closed: Muhammad Hasan B. Kasim's 1913 Meccan Poem of Advice on Sarekat Islam', in Contuinity and Change In The Realms Of Islam, ed. by J. Van Steenbergen K.D Hulster (Leuven: Peeters, 2008), 637.

*Uṣūl al-Dīn*, dan *Minhāj al-'Ābidīn*. Ia juga menggunakan karya Ibn Ḥajar al-Haitamī (1503-1566), ulama fikih terkenal, *al-Zawājir 'an Iqtirāf al-Kabā'ir*. Kitab *Kifāyah al-Mubtadi'īn* yang memuat masalah tasawuf, teologi dan fikih kiranya sangat dipengaruhi oleh sistematika pembahasan kitab *Bidāyah al-Hidāyah* dan *al-Arba'īn fī Uṣūl al-Dīn* karya al-Ghazālī tersebut yang juga memuat pembahasan tiga bidang tersebut.<sup>45</sup>

Pengaruh karya-karya al-Ghazālī tersebut misalnya, terlihat dalam pembahasan tasawuf. Mukhtār 'Aṭārid terlihat meringkas penjelasan beberapa fasal (bagian) pembahasan tentang syariat, tarekat dan hakikat, definisi tasawuf, rukun tarekat ahli tasawuf, muamalah atau hubungan sosial ahli tarekat, obat untuk penyakit hati, penjelasan tentang takwa, berbagai larangan (*cegahan*) untuk mata, telinga, lidah, perut, kemaluan, dua tangan dan dua kaki, serta 19 larangan untuk hati agar tidak melakukan maksiat batin. <sup>46</sup> Kitab ini ditutup dengan penjelasan tentang bab etika (adab), terdiri dari adab pada Allah, adab bagi orang yang sedang belajar mengaji, adab anak pada kedua orang tua, adab istri pada suami, adab bagi orang yang punya istri, adab pada orang awam yang belum dikenal, syarat orang yang dapat dijadikan sahabat dan adab pada orang yang sudah kenal. <sup>47</sup>

Pembahasan tentang teologi (*uṣūl al-dīn*) dalam kitab *Kifāyah al-Mubtadi'īn* hampir sama penjelasannya dengan kitab karya Mukhtār 'Aṭārid yang lain, seperti *Ieu Kitāb 'Aqā'id Ahl al-Sunnah wa al-Jamā'ah*. Kitab ini merupakan bahan ajar teologi yang meneguhkan sikapnya sebagai penganut *ahl al-sunnah wa al-jamā'ah* yang merujuk pada yang menganut

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>Al-Imām Abī Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad bin Muḥammad Al-Ghazālī, *Bidāyah Al-Hidāyah* (Beirut: Dār al-Minhāj, 2004); al-Imām Ḥujjah al-Islām Abī Ḥāmid Al-Ghazālī, *Kitāb Al-Arba'īn Fī Uṣūl Al-Dīn Fī Al-'Aqā'Id Wa Asrār Al-'Ibādāt Wa Al-Akhlāq* (Damaskus: Dār al-Qalam, 2003).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Raden Al-Ḥājj Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Kifāyah al-Mubtadi'īn*, 83-110.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Raden Al-Ḥājj Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Kifāyah al-Mubtadi 'īn*, 110-24.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Raden al-Ḥājj Muḥammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Ieu Kitāb* 'Aqā'Id Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jamā'ah (Mesir: Mustafá al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh bi Misr, 1341).

teologi Asy'ariyah dan Maturidiyah, menerima fikih empat mazhab dan menganut rekonsiliasi tasawuf dan svariat sebagaimana al-Ghazālī dan Abū al-Qāsim Junaid al-Baghdādī (w. 910). Kitab Kifāvah al-Mubtadi'īn berisi penjelasan tentang makrifat kepada Allah, rasul, rukun iman, rukun Islam, dan berbagai macam bidah yang baik dan tercela dalam Islam. 49 Sedangkan dalam pembahasan tentang fikih, ia menjelaskan tentang bab-bab fikih yang umumnya didapatkan dalam kitab-kitab fikih lainnya, dari bab tahārah (bersuci) sampai haji dan umrah. Mukhtār 'Atārid memberikan penjelasan secara singkat dan padat mengingat pembaca kitab ini adalah para murid asal Jawa Barat yang baru belajar agama.<sup>50</sup>

Kitab karya Mukhtār 'Aṭārid lainnya yang menjelaskan tentang tasawuf adalah Hidāyah al-Mubtadi'in. Kitab ini menjelaskan tentang tasawuf yang penjelasannya dibagi ke dalam sejumlah fasal. Secara berturut-turut dijelaskan tentang upaya menjaga tujuh anggota tubuh dari maksiat, yaitu mata, telinga, lidah, perut, kemaluan, dua tangan dan dua kaki; sepuluh perkara untuk membersihkan hati agar jauh dari maksiat batin yang diringkas dari kitab al-Arba'īn fī Usūl al-Dīn karya al-Ghazālī, yaitu menjaga makanan, ucapan, marah, hasud, kikir, cinta nafsu, cinta dunia, takabur, ujub dan riya;<sup>51</sup> sepuluh perkara tentang taat batin berupa ibadah dalam hati juga diringkas dari karya al-Ghazālī tersebut, yaitu khauf (takut), zuhud, sabar, syukur, ikhlas, tawakal, cinta (*mahabbah*), rida dan ingat mati.<sup>52</sup> Bagian penutup dalam kitab ini menjelaskan tentang macammacam etika (adab) yang isinya hampir sama dengan kitab Kifāyah al-Mubtadi'īn, yaitu adab bersahabat, adab orang alim,

<sup>49</sup>Raden al-Ḥāji Muḥammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Ieu Kitāb '*Aqā* '*Id*, 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>Raden Al-Ḥāji Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Kifāyah al-Mubtadi'īn, 35-83.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>Raden Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Hidāyah al-*Mubtadi'in, 8-22.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Raden Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Hidāyah al-Mubtadi'in, 22-39; al-Imām Hujjah al-Islām Abī Hāmid Al-Ghazālī, Kitāb al-Arba'īn, 301-2.

adab orang yang sedang belajar mengaji, adab anak kepada kedua orang tua, adab ayah mengajar anaknya, adab istri pada suami, adab suami pada istri, adab berhubungan intim (jimak), adab bergaul, syarat untuk memilih sahabat, adab pada sahabat, dan adab pada orang yang sudah kenal.<sup>53</sup>

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa Mukhtār 'Aṭārid merupakan ulama Nusantara yang menjadi salah satu penjaga tradisi ortodoksi tasawuf Sunni di Mekah. Karyanya yang banyak dipengaruhi oleh al-Ghazālī menunjukkan posisinya sebagai ulama ortodoksi Sunni. Karenanya, kuatnya ideologi tasawuf Sunni tergambar dalam kritik Mukhtār 'Aṭārid terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh yang akan menjadi bahasan berikutnya.

# Kritik terhadap Martabat Tujuh, Ilmu *Belewuk* atau Ilmu *Payakinan*

Terdapat banyak literatur yang memodifikasi ajaran martabat tujuh di Nusantara, seperti telah dijelaskan di atas. Di Melayu, Jawa, Sunda hingga Buton beredar literatur puisi dan prosa bahkan undang-undang yang menunjukkan pengaruh martabat tujuh. <sup>54</sup> Berbagai modifikasi ajaran martabat tujuh ini kemudian semakin berkembang hingga memunculkan kesalahpahaman pandangan bahwa ajaran martabat tujuh dan *waḥdatul wujūd* termasuk ajaran heterodoks dan menyimpang dari ajaran syariat. Hal ini terlihat dari begitu banyaknya cerita yang berkembang terkait penghukuman terhadap para penganut ajaran tersebut.

Cerita Syekh Siti Jenar yang dihukum mati karena ajaran *Manunggaling Kawula Gusti* berkembang sejak abad ke-16, boleh jadi merupakan cerita versi Jawa dari kasus al-Ḥallāj di Timur Tengah. Hal yang sama juga terjadi pada Syekh Among Raga, Ki Bebeluk dan Pangeran Panggung. Di Aceh abad ke-17, juga terjadi pembakaran buku dan pembunuhan terhadap

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>Raden Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Hidāyah al-Mubtadi'in*, 39-58.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>Jajang A Rohmana, 'The Doctrin of Seven Grades in Hasan Mustapa's Verse', 117-40.

pengikut Hamzah Fansūrī dan Shamsuddīn al-Sumatrā'ī. Selain itu, terdapat juga cerita versi Banjar di mana Haji Abdul Hamid juga dihukum mati karena menganut paham yang sama.<sup>55</sup> Terdapat juga banyak kritik terhadap tarekat, seperti dilakukan Ahmad Khatīb al-Minangkabāwī (1860-1912) terkait sifat kadim Allah, silsilah tarekat, dan praktik suluk.<sup>56</sup> Belakangan terdapat juga polemik wahdatul wujūd berupa surat kaleng vang dikirimkan terhadap Penghulu Bandung, Hasan Mustapa tahun 1902-1903.<sup>57</sup> Sebagian sarjana menduganya sebagai kiriman Sayyid 'Uthmān, mufti Batavia. Ia kemudian menyusun beberapa karya yang mengkritik ajaran dan praktik tarekat yang dianggapnya menyimpang dari ajaran syariat.<sup>58</sup>

Mukhtār 'Aṭārid, sebagaimana gurunya, Sayyid 'Uthmān, kiranya juga memberikan respons keras terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh dalam konteks cerita-cerita yang ia dengar sejak masih berada di Bogor dan Batavia. Ia menyebut ajaran itu dengan istilah ilmu belewuk (kotor) atau ilmu payakinan (peyakinan) atau ilmu *alus* (bagus). Ia memasukkan ajaran tersebut kepada ajaran bidah tercela (bid'ah madhmūmah), karena menyalahi Al-Qur'an, hadis, ijmak dan kiyas. Mukhtār 'Atārid misalnya, menegaskannya dalam kitab Kifāyah al-Mubtadi'īn dan Hidāvah al-Mubtadi'in:

جڠ سفرت بدعه علم بلوك انو دعملكن كو ستڠه أورغ نكارا جاوا سند جڠ جوا مريكي جعْ جوا ملايو \* يا ايت انو دغرانن مرتبه توجه جعْ علم حقيقة جعْ علم فيقينن جَعْ علم الوس\* يا ايت روف٢ ستڠهنا يبوتكن ذات الله عين ذات مخلوق \* جغ صَّفة الله عين صفة مخلق \* ستڠهنا يبوتكن الله تيه يا ئي روفان سكابيه

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Karel Steenbrink, Beberapa Aspek Tentang Islam Di Indonesia Abad Ke-19 (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), 95-96, 198.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>Steenbrink, Beberapa Aspek Tentang Islam Di Indonesia Abad Ke-19, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Jajang A Rohmana, Membekap Halilintar: Polemik Wahdatul Wujud Dalam Naskah Injāz al-Wa'd fī Iṭfā' al-Ra'd Karya Haji Hasan Mustapa (Garut: Layung, 2021), 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>Nico J.G. Kaptein, *Islam, Colonialism*, 119, 193.

مخلق \* ستغهنا يبوتكن الله جغ مكه مدينه بيت الله كس ايا دينا ديرينا جدي هنت ايا كونان مغكه جج \* جغ ستغهنا انكار كان حكم شرع \* جغ ستغهنا غهيناكن كان حكم شرع \* ماجه مانيه علم شرع ايت هينا سبب سفرت كولة اري انو مليا تيه يا ايت علم حقيقة سبب ايت سفرت اسينا \* جغ ستغهنا يبوتكن واجب صلاة كو بدان ايت كا جلم عوام \* اري جلم خواص مه يعني نو كس يهو علم حقيقة هنت كود صلاة كو اغكهوت چوكف كو هتي وائي \* جغ سففدان \* مك ايت كابيه متك جدي كافر زنديق \* مك واجب جلم انو يكل ايت كود حجاؤهن جغ كود د انكار نعوذ بالله من ذلك \* ٥٩

مك كود دركس كانيه چلي ايت تنا توجه فركارا (١) سهج تنا غديغي كان بدعه سفرة إعتقاد معتزله اتو جبريه جغ سفرة إعتقاد أهل علم بالوك يا ايت انو دغرانن علم فيقنن جغ علم مرتبه توجه جغ علم حقيقة انو سوك مواكان نفكلكن صلاة اتو ليان.

Jeung saperti bid'ah elmu Belewuk anu diamalkeun ku satengah urang nagara Jawa Sunda jeung Jawa Mriki jeung Jawa Malayu. Nyaeta anu dingaranan Martabat Tujuh jeung elmu hakekat jeung elmu payakinan jeung elmu alus. Nyaeta rupa-rupa satengahna nyebutkeun zat Allah 'aen zat mahluk. Jeung sipat Allah 'aen sipat mahluk. Satengahna nyebutkeun Allah the nyaeta rupana sakabeh mahluk. Satengahna nyebutkeun Allah jeung Mekah Madinah Baetullah geus aya dina dirina jadi henteu aya gunana munggah haji. Jeung satengahna ingkar kana hukum syara'. Jeung satengahna ngahinakeun kana hukum syara'. Majah maneh elmu syara' eta hina sabab saperti kulit ari anu mulya the nyaeta elmu hakekat sabab eta saperti eusina. Jeung satengahna nyebutkeun wajib salat ku badan eta ka jalma awam. Ari jalma khawas mah ya'ni nu geus nyaho elmu hakekat henteu kudu salat ku anggahota cukup ku hate wae. Jeung sapapadana. Maka eta kabeh matak jadi kapir zindik.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Raden Al-Ḥājj Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Kifāyah al-Mubtadi 'īn*, 32-33.

Raden Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, Hidāyah al-Mubtadi'in, 4.

Maka wajib jalma anu nyekel eta kudu dijauhan jeung kudu di ingkar na'udubillah min zalik.

Maka kudu diriksa ku maneh ceuli eta tina tujuh perkara (1) sahiji tina ngadenge kana bid'ah saperti itikad Muktazilah atawa Jabariyah jeung saperti itikad ahli elmu Belewuk nyaéta anu dingaranan elmu payakinan jeung elmu Martabat Tujuh jeung elmu hakekat anu sok mawa kana ninggalkeun salat atawa liyanna.

#### Terjemahan:

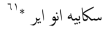
Dan seperti bidah ilmu belewuk (kotor) yang diamalkan oleh sebagian orang negeri Jawa Sunda dan Jawa Mriki dan Jawa Melayu. Yaitu, yang disebut martabat tujuh dan ilmu hakikat dan ilmu peyakinan dan ilmu alus (bagus). Yaitu, rupa-rupa sebagiannya menyebutkan Dzat Allah itu 'ain (esensi) dzat makhluk. Dan sifat Allah itu 'ain (esensi) sifat makhluk. Sebagiannya menyebutkan bahwa Allah itu inilah rupanya semua makhluk. Sebagiannya menyebutkan bahwa Allah dan Mekah, Madinah, Baitullah sudah ada dalam dirinya. Jadi, tidak ada gunanya pergi haji. Dan sebagian mengingkari hukum syariat. Dan sebagiannya menghinakan hukum syariat. Katanya, ilmu syariat itu hina sebab seperti kulit ari, yang mulya itu adalah ilmu hakikat, sebab itu seperti isinya. Dan sebagiannya menyebutkan wajib salat dengan badan itu bagi orang awam. Bahwa orang khawās (khusus) itu yakni yang sudah mengetahui ilmu hakikat tidak harus salat dengan anggota badan, cukup dengan hati saja. Dan semisalnya. Maka, itu semua membuat jadi kafir zindik. Maka, wajib orang yang berpegang pada keyakinan itu harus dijauhi dan harus diingkari, kita berlindung kepada Allah dari hal itu...

Maka harus dijaga olehmu telinga dari tujuh perkara (1) kesatu, dari mendengarkan bidah seperti keyakinan Muktazilah atau Jabariyah dan seperti keyakinan ahli ilmu belewuk, yaitu yang disebut ilmu peyakinan dan ilmu martabat tujuh dan ilmu hakikat yang suka membawa pada meninggalkan salat atau lainnya...

Kutipan di atas menunjukkan bahwa dalam pemahaman Mukhtār 'Aṭārid, martabat tujuh atau disebut juga dengan ilmu belewuk, ilmu payakinan atau ilmu alus tersebut termasuk pada ajaran bidah tercela, karena bertentangan dengan sumber pokok ajaran Islam. Menurutnya, ajaran itu sesat dan menyimpang dari ajaran Islam yang benar, karena menyamakan dzat, sifat dan rupa Allah dengan makhluk-Nya. Selain itu, ajaran tersebut juga dianggap mengingkari dan menghinakan syariat, seperti ibadah haji dan salat, sehingga dapat menjerumuskan pengikutnya menjadi kafir zindik. Pandangan ini menunjukkan bahwa Mukhtār 'Aṭārid cenderung menilai negatif istilah martabat tujuh yang disamakannya dengan istilah ilmu *belewuk*, ilmu *payakinan* atau ilmu *alus* tersebut. Kiranya yang dimaksudkannya adalah penyimpangan ajaran itu yang dipahaminya sebagai ajaran yang cenderung panteis dan menolak syariat.

Kritik Mukhtār 'Aṭārid terhadap panteisme dalam ajaran tasawuf heterodoks juga terlihat dalam karya lainnya, yaitu *Ieu Kitab I'tiqād Ahl al-Sunnah wa al-Jamā'ah*. Ia menegaskan tentang sifat Allah yang berbeda dengan makhluk (*mukhālafah li al-ḥawādith*). Menurutnya, karena sifat inilah maka Allah tidak menjadi satu dengan makhluk, tidak berdiam diri dalam diri makhluk, tidak di luar makhluk, dan makhluk juga tidak berdiam diri dalam dzat Allah. Mukhtār 'Aṭārid menyatakan:

كاوفت مخالفته تعالى للحوادث \* هرتنا هنت سروا الله تعالى جڠ سكابيه انو اير يعني ذات الله تعالى لائن جرم لائن جسم يعني لائن براغ نو ايا جڠكرغن ننا سرة منوهن لافن جڠ ذات الله تعالى هنت ايا تمفتن هنت د لاغة هنت دبوم اتو ليان جڠ هنت ايا جمتن هنت دهندف هنت دلهور هنت دكالير هنت دكيدول هنت دكولون هنت دويتن جڠ الله تعالى هنت كدي هنت لتك هنت فنجڠ هنت فوندوك هنت هرة هنت روبك جڠ الله تعالى هنت بوكا جمة هنت ايا هرفن هنت ايا توكڤن هنت ايا كټون هنت ايا كينچان جڠ الله تعالى هنت جاوه ي سكابيه مخلق جڠ هنت دكة كا مخلق چرا دكة مخلق كا فد مخلق جڠ هنت جدي هج جڠ مخلق جڠ هنت چيچڠ دجرو مخلق جڠ هنت حيچڠ مخلق دينا ذات الله تعالى جڅ صفة الله تعالى ايت لائن عرض يعني لائن حيچڠ گلق دينا داير تور كرف كنو څجه كن ننا اى كابيه هرتنا هنت سرو الله تعالى جڠ



Kaopat, Mukhalafatuh Ta'ala li al-Hawadith. Hartina henteu sarua Allah Ta'ala jeung sakabeh anu anyar, yakni zat Allah Ta'ala lain jirim lain jisim, yakni lain barang nu aya junggiringanana sarta minuhan lapang. Jeung zat Allah Ta'ala henteu aya tempatna henteu di langit henteu di bumi atawa liyanna. Jeung henteu aya jihatna henteu di handap henteu di luhur henteu di kaler henteu di kulon henteu di wetan jeung Allah Ta'ala henteu gede henteu leutik henteu panjang henteu pondok henteu heureut henteu rubak jeung Allah Ta'ala henteu boga iihat henteu aya hareupna henteu aya tukangna henteu aya katuhuna henteu aya kencana jeung Allah Ta'ala henteu jauh ti sakabeh mahluk jeung henteu deukeut ka mahluk cara deukeut mahluk ka pada mahluk jeung henteu jadi hiji jeung mahluk jeung henteu cicing di jero mahluk jeung henteu di luar mahluk jeung henteu cicing mahluk dina zat Allah Ta'ala jeung sipat Allah Ta'ala eta lain 'arad yakni lain sipat anu anyar tur karep kanu ngajadikeunana. Ieu kabeh hartina henteu sarua Allah Ta'ala jeung sakabeh anu anvar.

# Terjemahan:

Keempat (sifat yang wajib bagi Allah itu), mukhālafatuh ta'ālá li alhawādith (berbeda-Nya Allah Ta'ala dengan (makhluk-Nya) yang baru. Artinya, tidak sama Allah Ta'ala dengan semua yang baru, yakni dzat Allah Ta'ala bukan sosok, bukan jasad, yakni bukan barang yang ada tongkrongannya serta memenuhi *lapin* (sic!) (lapangan. Dan Allah Ta'ala tidak ada tempatnya, tidak di langit, tidak di bumi atau lainnya. Dan tidak ada arahnya, tidak di bawah, tidak di atas, tidak di utara, tidak di selatan, tidak di timur, tidak di barat. Dan Allah Ta'ala tidak besar, tidak kecil, tidak panjang, tidak pendek, tidak sempit, tidak luas. Dan Allah Ta'ala tidak memiliki arah, tidak ada depannya, tidak ada belakangnya, tidak ada kanannya, tidak ada kirinya. Dan Allah Ta'ala tidak jauh dari semua makhluk, dan tidak dekat pada makhluk seperti dekatnya makhluk pada makhluk, dan tidak jadi satu dengan makhluk, dan tidak berdiam diri dalam diri makhluk, dan tidak di luar makhluk, dan makhluk tidak berdiam diri dalam dzat Allah Ta'ala, dan sifat Allah

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>Raden al-Ḥāji Muḥammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Ieu Kitāb* 'Aqā'id Ahl al-Sunnah wa al-Jamā'ah, 3.

Ta'ala itu bukan 'arad (aksiden), yaitu bukan sifat yang baru dan memiliki keinginan ada yang dijadikannya ini semua, artinya tidak sama Allah Ta'ala dengan semua yang baru.

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa Mukhtār 'Aţārid menolak doktrin panteistik yang mengakui adanya imanensi Tuhan dalam diri makhluk. Baginya, Tuhan tidak menjadi satu dengan makhluk. Ia menolak adanya pengetahuan tentang penyatuan eksistensial Tuhan dan hamba, sebagaimana dikenal dalam doktrin wahdatul wujūd. Ia menolak bahwa Allah dapat berdiam diri (menyatu) dalam diri hamba. Namun, bukan hanya penyatuan Tuhan dan hamba, Mukhtār 'Atārid juga menolak doktrin transendensi Tuhan di luar makhluk. Penolakan penggambaran Tuhan dari sisi imanensi dan transendensi tersebut didasarkan pada kevakinan ajaran teologi Asy'ariyah bahwa Tuhan ada (wujud), tetapi bukan substansi atau benda (fisik) dan tidak dalam ruang apapun. Dia memiliki tangan, wajah dan lainnya sebagaimana digambarkan dalam Al-Qur'an, tetapi kaum Muslim harus mengimani saja tanpa perlu mempertanyakan "bagaimana" (bi lā kaifa), karena penggambaran akal atas Tuhan akan mengarah pada penyerupaan-Nya dengan makhluk.<sup>62</sup> Mukhtār 'Atārid terlihat menggunakan teologi Asy'ariyah dalam memahami zat Allah yang sesuai dengan doktrin tradisionalis Sunni.

Tanggapan Mukhtār 'Aṭārid memperlihatkan upaya dirinya untuk membersihkan ajaran tasawuf panteistik yang menganggap Tuhan dapat bersatu dengan manusia sehingga cenderung bertentangan dengan sifat mukhālafatuh ta'ālá li al-hawādith (berbedanya Allah Ta'ala dengan (makhluk-Nya) yang baru tersebut). Hal ini kiranya didasarkan pada sumber pokok ajaran tasawuf yang digunakannya, yaitu al-Ghazālī dan Junaid al-Baghdādī yang menekankan pada aspek imanensi dan transendensi Tuhan sekaligus dalam suasana ketenangan batin tanpa

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>Henry Corbin, History of Islamic Philosophy, Translated by Liadain Sherrard (London: Kegan Paul International and the Institute of Ismaili Studies, 1962), 116; M.M. Sharif, A History of Muslim Philosophy, Volume One (Wisbaden: Otto Harrassowitz-Wiesbaden, 1963), 226.

harus mengalami ekstase (mabuk spiritual). Seorang mistikus dapat sangat dekat dengan Tuhan secara substansi dan kualitas dengan tetap membedakan di antara keduanya. 63 Dengan kata lain, kedua ulama sufi tersebut menekankan pada ajaran tasawuf yang rekonsiliatif dan moderat, menolak panteisme dan mendamaikan antara hakikat dan syariat. Pandangan Mukhtār 'Atārid tersebut menjadi representasi pandangan ulama Nusantara di Mekah. Pandangan semacam ini kemudian umumnya dianut oleh para muridnya yang terhubung dengan jejaring intelektual Nusantara abad ke-20 hingga sekarang.

## Ajaran Tasawuf yang Benar

Mukhtār 'Atārid menganggap bidah tercela terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh, maka dalam kasus Ibn 'Arabī, Mukhtār 'Atārid cenderung berusaha meluruskan kesalahpahaman orang terhadap ajarannya. Mukhtār 'Atārid dalam kitab *Kifāyah al-Mubtadi'īn* menganjurkan untuk berbaik sangka pada ajaran Ibn 'Arabī, karena diyakini merupakan ahli hakikat yang benar sesuai dengan syariat. Ia menganjurkan agar bersikap tawaqquf atau diam (sebelum ada petunjuk pengetahuan yang mendalam), tidak dibantah, karena terdapat maksud yang benar. Hal ini didasarkan pada keyakinannya bahwa kebanyakan orang tidak mampu meraih pemahaman tentangnya dengan benar. Bahkan para kekasih Allah (aulia) yang sedang *majdhub* (tidak sadar) sekalipun, maka wajib melakukan *taslīm* (penerimaan) atas perbuatannya sepanjang tidak menyalahi aturan syariat. Sebuah pandangan arif dan didasarkan pengetahuan luas yang berbeda dengan pandangan kelompok Salafi/Wahabi yang menanggapi bidah terhadap ajaran tasawuf khususnya Ibn 'Arabī. Mukhtār 'Aṭārid menyatakan:

انفون اهل حقيقة جع اهل طريقة انو بنر مك واجب ورغ كود بائيك سعْك جعْ غا اعتقادكن كان بنرنا يا ايت جلم انو يهو كان علم شرع جڠ دعملكن علمونا جڠ

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>M.M. Sharif, A History of Muslim Philosophy, 623; Alexander Knysh, Islamic Mysticism, A Short History (Leiden: Brill, 2000), 53.

Anapon ahli hakekat jeung ahli tarekat anu bener maka wajib urang kudu baik sangka jeung ngaitikadkeun kana benerna nyaéta jalma anu nyaho kana elmu syara' jeung diamalkeun elmuna jeung netepna kana sakabeh adab syara' zahir batin jeung cacampuran jeung jalma-jalma soleh sarta netepna sakabeh rukun-rukun jeung sarat-sarat tarekat. Maka lamun aya omongan ahli hakekat anu bener anu jiga sulaya jeung itikad Ahlissunnah, saperti kalobaan pangandika Syekh Muhyiddin Ibn 'Arabi jeung sapapadana maka wajib urang kudu tawakup ulah rek dicawad sabab tangtu aya hartina nu bener ngan ku urang henteu ka tepi pahamna. Ku sabab eta diharamkeun ka jalma nu lain ahlina mutola'ah kitab elmu hakekat. Saperti Futuhat al-Makkiyyah jeung Fusus al-Hikam jeung Tuhfah al-Mursalah jeung Insan al-Kamil jeung sapapadana sakur kitab-kitab anu ngajarkeun elmu hakekat anu bener jeung elmu tauhid al-wujudi nyaeta aslina sakabeh ahli hakekat anu salah ku sabab mutola'ah eta kitab-kitab sarta manehna lain ahlina maka

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>Raden Al-Ḥājj Muhammad Mukhtār bin Raden Natanagara, *Kifāyah al-Mubtadi 'īn*, 33-35.

jadi sasar. Anapon jalma ahli hakekat anu bener tatapi kalindih akalna ku hakekatna saperti auliya anu keur majdhub maka wajib urang kudu taslim kana pagaweanana anu henteu sulaya ieung syara'. Anapon anu sulaya jeung syara' maka wajib kudu diingkar karana ngaruksa(k) hukum syara'. Wallahu a'lam.

### Terjemahan:

Adapun ahli hakikat dan ahli tarekat yang benar, maka wajib kita berbaik sangka dan meyakini akan kebenarannya, yaitu orang yang mengetahui ilmu syariat, mengamalkan ilmunya, menetapkan semua adab syariat zahir-batin, bergaul dengan orang saleh dan menetapkan semua rukun dan syarat dalam tarekat. Maka, kalau ada ucapan ahli hakikat yang benar seperti menyalahi keyakinan ahlus sunnah, seperti kebanyakan ucapan Syekh Muhyī al-Dīn Ibn 'Arabī dan semisalnya, maka wajib kita harus tawagguf (diam), jangan dibantah, sebab tentu ada maksudnya yang benar, tetapi oleh kita tidak sampai pemahamannya. Oleh sebab itu, diharamkan bagi orang yang bukan ahlinya untuk menelaah kitab ilmu hakikat, seperti Futūhāt al-Makkiyyah, Fusūs al-Hikam, Tuhfah al-Mursalah, al-Insān al-Kāmil dan semisalnya dari setiap kitab yang mengajarkan ilmu hakikat yang benar dan ilmu tauhīd al-wujūd. Asal mulanya semua ahli hakikat yang salah adalah karena sebab menelaah kitab-kitab itu dan karena dia bukan ahlinya, maka menjadi sesat. Adapun orang ahli hakikat yang benar dan tetap terkalah-kan akalnya oleh hakikatnya, seperti para aulia yang sedang majdhūb (tidak sadar), maka wajib kita harus taslīm (menerima) atas perbuatannya yang tidak menyalahi aturan syariat. Adapun yang menyalahi syariat, maka wajib harus ingkari, karena merusak hukum syariat. Wallāhu a'lam.

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa Mukhtar 'Atārid meyakini bahwa ajaran Ibn 'Arabī berada dalam koridor syariat. Tidak ada ajarannya yang menyimpang. Menurutnya, kebanyakan penilaian bidah dan sesat pada Ibn 'Arabī diberikan oleh orang yang tidak mampu memahami ajaran dan pemikirannya dengan baik atau bahkan disampaikan oleh orang yang bukan ahlinya. Karenanya, bagi Mukhtār 'Aṭārid diharamkan bagi orang yang bukan ahlinya mempelajari kitab karangan Ibn 'Arabī seperti Futūhāt al-Makkiyyah dan Fusūs al-Hikam.

Demikian juga dengan karangan al-Burhānfūrī, *Tuḥfah al-Mursalah ilá Rūḥ al-Nabī* dan karya al-Jilī, *al-Insān al-Kāmil fī Ma'rifah al-Awā'il wa al-Awākhir*.

Pandangan Mukhtār 'Aṭārid kiranya satu barisan dengan al-Kurānī, ulama Madinah abad ke-17, yang memberikan tanggapan dalam karyanya *Ithaf al-Dhaki* atas salah paham kaum Muslim Aceh terkait aiaran *wahdatul wuiūd* (*tauhīd al-wuiūd*) yang dibawa oleh Ibn 'Arabī. Al-Kurānī memberikan pembelaan sekaligus kompromi terhadap doktrin mistiko-filosofis Ibn 'Arabī. Ia menerima ajaran umum yang dikemukakan oleh para ulama Sunni dan memperluas cakupan maknanya hingga sejalan dengan tradisi sufi. Al-Kurānī, seperti terlihat juga pada Mukhtār 'Atārid, mem-berikan koreksi atas pemahaman tasawuf heterodoks, panteistis dan dianggap mengesampingkan aspek-aspek syariat yang disebabkan salah paham terhadap doktirn-doktrin tasawuf yang terdapat dalam teks-teks tasawuf filosofis, seperti Tuhfah dan lainnya. 65 Sebuah cara pandang tasawuf yang mengedepankan rekonsiliasi tasawuf dan syariat sebagai karakter khas ajaran tasawuf Sunni sebagaimana dianut oleh mayoritas kaum Muslim di Nusantara.

Kritik Mukhtār 'Aṭārid terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh yang disebutnya dengan ilmu belewuk, ilmu payakinan atau ilmu alus, dengan demikian, harus dipahami dalam konteks kesalahpahaman kaum Muslim Nusantara terhadap ajaran itu yang dianggap mengabaikan syariat. Mukhtār 'Aṭārid boleh jadi mengetahui berbagai cerita tentang penyimpangan ajaran martabat tujuh itu yang berkembang di kalangan ulama dan pelajar Nusantara di Mekah. Di sini Mukhtār 'Aṭārid kemudian menyebut ajaran martabat tujuh sebagai ajaran menyimpang, meski yang dimaksudkannya adalah penyimpangan yang dilakukan oleh kaum Muslim Nusantara.

Penyebutan ajaran martabat tujuh sebagai ajaran menyimpang oleh Mukhtār 'Aṭārid juga didasarkan pada pilihan istilah yang digunakannya dalam menyebut ajaran itu dengan ajaran tauḥīd al-wujūd berdasarkan sumber kitab yang dibacanya.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Fathurahman, *Ithaf Al-Dhaki, Tafsir Waḥdatul Wujūd Bagi Muslim Nusantara*, 5-6.

Karenanya, Mukhtār 'Atārid tidak menyebut ajaran dalam kitab Tuhfah al-Mursalah karva al-Burhānfūrī itu dengan martabat tujuh melainkan ajaran tauhīd al-wujūd. Karena baginya, istilah "martabat tujuh" cenderung dipahami sebagai ajaran yang menyimpang dari syariat sebagaimana banyak dipraktikkan kaum Muslim Nusantara.

istilah martabat Penggunaan tuiuh sebagai aiaran menyimpang juga karena istilah "martabat tujuh" itu sendiri dianggap memiliki citra negatif di Timur Tengah. Pandangan negatif terhadap martabat tujuh yang berkembang di Mekah pada abad ke-19 misalnya, diceritakan oleh Syekh Daud Sunur (w. 1855), ulama pembaharu asal Minangkabau dalam *Syair Rukun* Haji yang ditulis tahun 1832. Menurutnya, saat itu ajaran martabat tujuh sudah dilarang di Mekah. Pelarangan itu disepakati oleh ulama Mekah-Madinah, Mesir dan Kufah. 66 Situasi inilah vang membuat Mukhtār 'Atārid juga memiliki pandangan vang sama, meski pada dasarnya ia sendiri lebih memilih menerima istilah tawhid al-wujud atau wahdah al-wujud yang diperkenalkan oleh Ibn 'Arabī, al-Jilī dan al-Burhānfūrī, bukan martabat tuiuh.

Istilah martabat tujuh kemudian menjadi istilah yang umum digunakan di Nusantara untuk menyebut konsep tingkatan wujud tersebut dengan ragam modifikasi. Berbagai modifikasi yang diselaraskan dengan ajaran mistik Jawa yang dikenal dengan "sintesis mistis" membuat ajaran martabat tujuh menjadi berbeda dengan sumber dasarnya, Tuhfah al-Mursalah. Karenanya dapat dipahami bila kemudian Mukhtār 'Atārid menganggap ajaran martabat tujuh itu dianggap menyimpang dari syariat.

Pandangan Mukhtār 'Atārid tentang martabat tujuh pada dasarnya satu barisan dengan al-Kurānī yang lebih dulu tanggapan pada memberikan awal abad ke-17 kesalahpahaman kaum Muslim di Aceh terkait ajaran wahdatul wujūd dalam karva Ibn 'Arabī dan al-Burhānfūrī. Namun, dilihat dari konteks jaringan keilmuan Mukhtār 'Atārid, sosok yang

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Suryadi, 'Syair Sunur: Autobiografi Seorang Dagang Minang-kabau', Sari, 23 (2005), 63.

paling banyak berpengaruh terhadap pandangan Mukhtār 'Aṭārid tentu saja adalah Sayyid 'Uthmān. Pengaruh gurunya di Batavia itu terhadap Mukhtār 'Aṭārid jauh sebelum ia berangkat ke Mekah tahun 1903.

Sayyid 'Uthmān merupakan ulama keturunan Hadrami yang sangat keras terhadap tradisi tasawuf heterodoks yang berkembang di Nusantara. Ia menyusun dan mencetak karyakarya kritiknya dalam bahasa Arab, Melayu dan Sunda lalu disebarkan ke berbagai daerah di Nusantara. Kam-panye anti penyimpangan tarekat oleh Sayyid 'Uthmān sangat efektif. Ia mengambil strategi lebih modern dan praktis dengan membuat brosur pendek dan murah dengan bahasa yang tidak sulit sehingga bisa dipahami rakyat banyak.<sup>67</sup> Hal ini berbeda dengan Mukhtār 'Atārid yang memilih jalan menggunakan jalur pendidikan dan mengarang kitab di Mekah untuk tingkatan khusus para elite agama, sehingga lebih terbatas. Daya kritis dan publikasi karya Sayyid 'Uthmān terhadap tasawuf heterodoks yang menyimpang dari syariat inilah kiranya berpengaruh terhadap diri Mukhtār 'Atārid. Sehingga dapat dipahami bila pandangan Mukhtār 'Aṭārid terhadap penyimpangan ajaran tasawuf heterodoks memiliki gagasan yang kurang lebih sama. Sebuah jejak intelektual keagamaan di dunia Melayu-Nusantara yang membentuk tradisi dan wacana keilmuan Islam sepanjang abad ke-17 dan terus berlangsung hingga sekarang.

#### PENUTUP

Kajian ini menunjukkan bahwa respons ulama Haramain terhadap wacana mistik Islam di Nusantara tidak hanya terjadi pada awal abad ke-17, tetapi terus berlanjut hingga awal abad ke-20. Hal ini terlihat dari respons Mukhtār 'Aṭārid, ulama Sunda yang menjadi pengajar di Mekah, yang menganggap bidah tercela terhadap penyimpangan ajaran martabat tujuh atau yang disebutnya sebagai ilmu *belewuk* di Nusantara. Tanggapannya dituangkan dalam dua buku berbahasa Sunda yang dicetak di Mesir, *Kifāyah al-Mubtadi'īn* dan *Hidāyah al-Mubtadi'n*. Kajian ini menunjukkan bahwa tanggapan Mukhtār 'Aṭārid men-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Nico J.G. Kaptein, *Islam, Colonialism*, 193, 219.

cerminkan kepentingan ortodoksi Sunni dalam bidang tasawuf vang bertumpu pada syariat, di tengah semakin derasnya tantangan terhadap tasawuf yang dibawa oleh kelompok Salafi/Wahabi di Mekah. Ia menyadari bahwa meski penguasa politik dan agama mengalami perubahan dan para ulama non-Salafi/Wahabi semakin tersingkir, tetapi warisan ortodoksi tasawuf Sunni perlu terus dijaga terutama bagi keberlangsungan identitas Islam yang terhubung antara Haramain dan Nusantara. Mukhtār 'Atārid berusaha menunjukkan sikapnya sebagai penyokong ortodoksi tasawuf Sunni dengan cara meluruskan kesalahpahaman terhadap ajaran martabat tujuh dan para ulama tasawuf filosofis seperti Ibn 'Arabī, al-Jilī dan al-Burhānfūrī. Penegasan sikapnya itu penting ditunjukkan di hadapan para pelajar Sunda di Mekah dalam konteks penguatan warisan tradisi intelektual Islam di Haramain yang membentang sejak abad ke-17. Sikap dan pandangan Mukhtār 'Atārid menunjukkan kearifan keberagamaan dalam melihat fenomena kontekstual pada zamannya. Ia berusaha mentransmisikan pendapatnya pada para muridnya melalui tradisi pendidikan keagamaan ke arah pembentukan ortodoksi tasawuf Sunni dan identitas Muslim Nusantara. Hal ini kiranya dapat dijadikan pembelajaran bagi diseminasi kesadaran keberagamaan saat sekarang dan masa mendatang.

# Ucapan Terima Kasih

Penulis berterima kasih kepada kolega yang membantu kelancaran penulisan artikel ini. Alfan Khumaidi (Sewu Pengalem), mahamurid Mesir asal Indonesia yang dengan baik hati mengirimkan kitab cetak karya Mukhtār 'Atārid. Ucapan terima kasih juga dihaturkan pada tim redaksi dan Mitra Bestari atas masukan dan saran untuk perbaikan artikel ini sehingga layak dipublikasikan.

## DAFTAR PUSTAKA

#### Buku

- Al-Attas, Syed Muhammad Naguib, *The Mysticism of Ḥamzah Fanṣūrī* (Kuala Lumpur: University of Malaya Press, 1970).
- Al-Falimbānī, Muḥammad Mukhtār al-Dīn bin Zain al-'Ābidīn, Bulūgh Al-Amānī Fī Al-Ta'rīf Bi Shuyūkh Wa Asānīd Musnid Al-'Aṣr Al-Shaikh Muḥammad Yāsīn Bin Muḥammad 'Īsá Al-Fadanī Al-Makkī (Beirut: Dār Qutaibah, 1988).
- Al-Ghazālī, Al-Imām Abī Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad bin Muḥammad, *Bidāyah Al-Hidāyah* (Beirut: Dār al-Minhāj, 2004).
- Al-Ghazālī, al-Imām Ḥujjah al-Islām Abī Ḥāmid, *Kitāb Al-Arba'īn Fī Uṣūl Al-Dīn Fī Al-'Aqā'Id Wa Asrār Al-'Ibādāt Wa Al-Akhlāq* (Damaskus: Dār al-Qalam, 2003).
- Al-Jabbār, 'Umar 'Abd, Siyar Wa Tarājim Ba'ḍ 'Ulamā'Inā Fī Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashr Li Al-Hijrah (Jeddah: Ṭuhāmah, 1982).
- Al-Mar'ashlī, Yūsuf, *Nathr Al-Jawāhir Wa Al-Durar Fī 'Ulamā' Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashar* (Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2006).
- Al-Mar'ashlī, Yūsuf 'Abdurraḥmān, *Mu'jam Al-Ma'ājim Wa Al-Mashīkhāt Wa Al-Fahāris Wa Al-Barāmij Wa Al-Athbāt, Vol. II* (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2002).
- Al-Mu'allimī, 'Abdullāh bin 'Abdurraḥmān bin 'Abdurraḥīm, *A'lām Al-Makkiyyīn Min Al-Qarn Al-Tāsi' Ilá Al-Qarn Al-Rābi' 'Ashar Al-Hijrī* (Mekah: Mu'assasah al-Furqān li al-Turāth al-Islāmī, 2000).
- Al-Qurtuby, Sumanto, Saudi Arabia and Indonesian Networks, Migration, Education, and Islam (London: I.B. Tauris, 2020).
- Al-Sanūsī, Riḍā' bin Muḥammad Ṣāfī al-Dīn, *Dawr 'Ulamā' Makkah Al-Mukarramah Fī Khidmah Al-Sunnah Wa Al-Sīrah Al-Nabawiyyah* (Madinah: Majma' al-Mulk Fahd li Ṭabā'ah al-Muṣḥaf al-Sharīf bi al-Madīnah al-Munawwarah).

- Al-Shāfi'ī, Mahmūd Sa'īd bin Muhammad Mamdūh, Tashnīf Al-Asmā' Bi Shuvūkh Al-Iiāzah Wa Al-Simā'. Vol. II (Beirut: Dār al-Kutub al-Misriyyah, 1434).
- Ali, Yunasril, Manusia Citra Ilahi, Pengembangan Konsep Insan Kamil Ibn 'Arabī Oleh Al-Jili (Jakarta: Paramadina, 1997).
- Azra, Azyumardi, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian and Middle Eastern 'Ulama' in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Honolulu: ASAA-Allen & Unwin and University of Hawai'i Press. 2004).
- Commins, David, The Wahhabi Mission and Saudi Arabia (London: I.B. Tauris, 2006).
- Corbin, Henry, History of Islamic Philosophy, Translated by Liadain Sherrard (London: Kegan Paul International and the Institute of Ismaili Studies, 1962).
- Dahīs, 'Abd al-Latīf bin 'Abdullāh bin, Al-Ḥayāh Al-'Ilmiyyah Fī Makkah (1334-1115 H/1703-1916 M) (Mekah: Jāmi'ah Umm al-Ourá, 2006)
- Fathurahman, Oman, Ithaf Al-Dhaki, Tafsir Wahdatul Wu.jūd Bagi MuslimNusantara (Bandung: Mizan, 2012).
- —, Tanbih Al-Masyi, Menyoal Wahdatul Wujūd Kasus Abdurrauf Singkel Di Aceh Abad 17 (Bandung: Mizan, 1999).
- —, Tarekat Syattariyah Di Minangkabau (Jakarta: Prenada Media, EFEO, PPIM, KITLV, 2008).
- Johns, A.H. The Gift Adressed to the Spirit of the Prophet (Canberra: Center of Oriental Studies A.N.U, 1965).
- Kaptein, Nico, Muhimmāt Al-Nafā'is: A Bilingual Meccan Fatwa Collection for Indonesian Muslims from the End of the Nineteenth Century (Jakarta: INIS, 1997).
- Kaptein, Nico J.G., Islam, Colonialism and the Modern Age in the Netherlands East Indies: A Biography of Sayyid

- 'Uthmān (1822-1914) (Leiden: Brill, 2014).
- Knysh, Alexander, *Islamic Mysticism*, *A Short History* (Leiden: Brill, 2000).
- Kraus, Werner, 'The Shattariya Sufi Brotherhood in Aceh', in *Aceh History, Politics and Culture*, ed. by Arndt Graf Et.al (Singapore: Iseas, 2010).
- Laffan, Michael, *Islamic Nationhood and Colonial Indonesia*, *The Umma below the Winds* (London: Routledge Curzon, 2003).
- Lubis, Nina H., *Kehidupan Kaum Menak Priangan 1800-1942* (Bandung: Pusat Informasi Kebudayaan Sunda, 1998).
- Natanagara, Raden Al-Ḥājj Muhammad Mukhtār bin Raden, Kifāyah Al-Mubtadi'īn Fī 'Ibādah Rabb Al-'Ālamīn (Kairo: Shirkah Maktabah wa Maṭba'ah Mustafá al-Bābī al-Halabī wa Awlāduhu bi Miṣr, 1954).
- Natanagara, Raden al-Ḥājj Muḥammad Mukhtār bin Raden, *Ieu Kitāb 'Aqā'Id Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jamā'ah* (Mesir: Mustafá al-Bābī al-Halabī wa Awlāduh bi Misr, 1341).
- Natanagara, Raden Muhammad Mukhtār bin Raden, *Hidāyah Al-Mubtadi'īn Ilá Sulūk Maslak Al-Muttaqīn* (Kairo: Mustafá al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh bi Miṣr, 1346).
- Ricklefs, M.C., *Mengislamkan Jawa* (terj. FX. Dono Sunardi dan Satrio Wahono, Jakarta: Serambi, 2013).
- Rohmana, Jajang A, 'The Doctrin of Seven Grades in Hasan Mustapa's Verse', in *Hasan Mustapa: Ethnicity and Islam in Indonesia*, ed. by Julian Millie (Monash: Monash Publishing University, 2017), 117–140.
- ———, Membekap Halilintar: Polemik Wahdatul Wujud Dalam Naskah Injāz al-Wa'd fī Itfā' al-Ra'd Karya Haji Hasan Mustapa (Garut: Layung, 2021).
- Sharif, M.M., *A History of Muslim Philosophy, Volume One* (Wisbaden: Otto Harrassowitz-Wiesbaden, 1963).

- Shu'aib, Husain bin Muhammad Hasan, Al-Dawr Al-Tarbawī Li Halaqāt Al-'Ilm Bi Al-Masjid Al-Harām Fī 'Abd Al-Mālik 'Abd Al-Azīz, Kullivyah Al-Tarbiyyah Bi Makkah Al-Mukarramah (Mekah: Jāmi'ah Umm al-Ourá, 1428).
- Steenbrink, Karel, Beberapa Aspek Tentang Islam Di Indonesia Abad Ke-19 (Jakarta: Bulan Bintang, 1984).
- —, 'Opposition to Islamic Mysticism in Nineteenth-Century Indonesia', in Islamic Mysticism Contested, Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, ed. by Bernard Radtke, Frederick de Jong (Leiden-Boston: Brill, 1999), 687-703.
- Taylor, Donald M. MacRaild dan Ayram, Social Theory and Social History (New York: Palgrave MacMillan, 2004).
- Trimingham, J. Spencer, The Sufi Orders in Islam (Oxford: Clarendon Press, 1977).
- Wieringa, Edwin, 'Mecca Has Spoken, Case Closed: Muhammad Hasan B. Kasim's 1913 Meccan Poem of Advice on Sarekat Islam', in Contuinity and Change In The Realms Of Islam, ed. by J. Van Steenbergen K.D Hulster (Leuven: Peeters, 2008).
- Zoetmulder, P.J., Manunggaling Kawula Gusti, Pantheisme Dan Monisme Dalam Sastra Suluk Jawa (terj. Dick Hartoko. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1991).

#### Jurnal Ilmiah

- Christomy, Tommy, 'Shattariyah Tradition in West Java: The Case of Pamijahan', Studia Islamika, 8.2 (2001), 55–82.
- Fathurahman, Oman, 'Ithaf Al-Dhaki by Ibrāhīm Al-Kurānī: A Commentary of Wahdat Al-Wujud for Jawi Audience'. Archipel, 81 (2011), 177–98.
- 'Sejarah Pengkafiran Dan Marginalisasi Paham Keagamaan Di Melayu Dan Jawa', Analisis, IX.2 (2011), 447-474.

- Johns, A.H., 'Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions', *Indonesia*, 19 (1975), 33-55.
- Knysh, Alexander, 'Ibrāhīm Al-Kūrānī (d. 1101/1690), an Apologist for "waḥdat Al-Wujūd", *Journal of the Royal Asiatic Society*, 5.1 (1995), 39–47..
- Meyer, Verena, 'Translating Divinity: Punning and Paradox in Hamzah Fansuri's Poetic Sufism', *Indonesia and the Malay World*, 47.139 (2019), 353–72
- Rohmana, Jajang A., 'Sundanese Sufi Literature and Local Islamic Identity: A Contribution of Haji Hasan Mustapa's Dangding', *Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies*, 50.2 (2012), 303–327 <a href="https://doi.org/10.14421/ajis.2012.502.303-327">https://doi.org/10.14421/ajis.2012.502.303-327</a>.
- ——, 'Authorship of The Jāwī "Ulamā" in Egypt: A Contribution of Nawawī Banten and Haji Hasan Mustapa to Sharḥ Tradition', *Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman*, 15.2 (2020), 221–64.
- Soebardi, S., 'Santri-Religious Elements as Reflected in the Book of Centini', *Bijdragen Tot de Taal-, Land-En Volkenkunde*, 127.3 (1971), 331–349
- Sunarwoto, 'Sheikh Mukhtār 'Aṭārid on Belut', *IJIPS*, 6.1 (2012), 33–47.
- Suryadi, 'Syair Sunur: Autobiografi Seorang Dagang Minang kabau', *Sari*, 23 (2005), 83–104.
- Suryaningsih, Iin, 'Al-Haqiqah Al-Muwafaqah Li Al-Shari'ah: Al-Tasaluh Bayn Al-Tasawwuf Wa Al-Shari'ah Bi Nusantara Fi Al-Qarn Al-Sadis 'Ashr Al-Miladi', *Studia Islamika*, 20.1 (2013), 97–127.
- Sya'ban, Ahmad Ginanjar, 'Al-Shaikh Mukhtār Bin 'Aṭārid Al-Būghūrī Al-Jāwī Thumma Al-Makkī (1862-1930) Wa Al-Kutub Al-Ṣundāwiyyah Al-Maṭbū'Ah Fī Makkah Wa Al-Qāhirah Awā'il Al-Qarn Al-'Ishrīn', *Islam Nusantara*, II.1 (2021), 93–112.

- -, 'Al-Svaikh Muhammad Mukhtār Bin 'Atārid Al-Bughūrī Al-Jawi Thumma Al-Makki (1868-1930 M) Dan Jaringan Ulama Sunda Timur Tengah Awal Abad 20 M', International Journal of Pegon, 1.1 (2018), 39–62.
- Yunus, Abdul Rahim, 'Nazariyat Martabat Tujuh Fi Nizam Al-Mamlakah Al-Butaniyyah', Studia Islamika, 2.1 (1995), 93–110.

#### Disertasi

Basri, Indonesian 'Ulamā' in the Haramayn and the Transmission of Reformist Islam in Indonesia (1800-1900) (Ph.D. Dissertation: University of Arkansas, 2008).

