Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial:
Telaah Kitab Terjemah Al-Qur’an Hidahyah
al-Rafman

Hermeneutics of the Qur'anic Translation in the
Colonial Era: Review on the Qur'anic Translation
Hidaya al-Rahman

Muhammad Fathur Rozaq

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

e-mail: lekfathurozag@gmail.com

Received: Agustus; Accepted: Desember; Published: Desember

DOI: http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549

Abstract

The process of translating the Koran into local languages has a
hermeneutic side that depends on the translator's milieu. This cannot be
avoided as a logical consequence of the gradation of God's words into
human words. Even the translated book of the Qur'an Hidaya al-Razman
by Muhammad Hanbali cannot be separated from the context - in this case
colonial - so that this work also becomes an integral part that can be used
to add fragments to the picture of the period. The author assumes that the
study of this book has its own significance because the translation of the
Qur'an has a broader range of verses than the Qur'anic commentary which
is only studied by educated circles. This article will reveal the process of
writing translation texts written in the pre-independence era. Furthermore,
the factors causing the content of the text are arranged in a certain way as
an answer or resistance to the problems at that time. Schleiermacher's
hermeneutic theory will be used as an approach to understanding the
overall picture or number and partial description or phenomenon of the text.
From this it was found that the writing of this book was carried out carefully
because of the supervision of the colonial government against the text to
protect the status quo. Besides that, the nuances of the pensantren and
Javanese ethics strongly influenced the writing style of the book.

Keywords: Translation, Hidaya al-Razman, colonial, hermeneutics.

442


mailto:lekfathurozaq@gmail.com
http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549

Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

Abstrak

Proses penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa lokal memiliki sisi
hermeneutis yang bergantung pada milieu penerjemah. Hal ini tidak dapat
dihindari sebagai konsekuensi logis akan gradasi dari kata-kata Tuhan
menjadi kata-kata manusia. Pun kitab terjemah Al-Qur’an Hidayah al-
Rasman karya Muhammad Hanbali tidak lepas dari konteks —dalam hal ini
kolonial- sehingga karya ini juga menjadi bagian integral yang dapat
digunakan untuk menambah fragmen gambaran kurun tersebut. Penulis
berasumsi bahwa telaah terhadap kitab ini memiliki signifikansi tersendiri
karena terjemah Al-Qur’an memiliki jangakauan lebih luas daripada kitab
tafsir Al-Qur’an yang hanya dikaji oleh kalangan terpelajar. Artikel ini akan
mengungkap proses kepenulisan teks terjemah yang dikarang di era pra-
kemerdekaan tersebut. Lebih jauh akan ditelaah faktor-faktor penyebab
konten teks disusun dengan cara tertentu sebagai jawaban atau perlawanan
atas permasalahan pada tempo itu. Teori hermeneutika Schleiermacher akan
digunakan sebagai pendekatan untuk memahami gambaran keseluruhan
atau nomena dan gambaran parsial atau fenomena dari teks. Dari sini
ditemukan bahwa penulisan kitab ini dilakukan secara hati-hati karena
adanya pengawasan dari pemerintah kolonial terhadap teks yang melawan
status quo. Di samping itu nuansa kepesantrenan dan etika Jawa sangat
kental memengaruhi gaya kepenulisan kitab.

Kata Kunci: Terjemah, Hidayah al-Rasman, kolonial, hermeneutika.

Pendahuluan

Memahami kitab suci yang diimani menjadi satu bentuk
keniscayaan bagi penganut suatu agama. Seorang Muslim juga
tidak luput dari kebutuhan memahami ajaran agama dalam kitab
sucinya. Penyebaran agama Islam yang masif meniscayakan ada-
nya penerjemahan bagi Muslim non-Arab. Terjemahan menjadi
langkah awal praktis untuk memahami subtansi kitab suci karena
tidak semua Muslim sempat dan sanggup menelaah secara mandiri
kitab sucinya, lebih-lebih kitab tafsir yang ada. Hal ini tidak lepas
dari kemampuan bahasa dan kesempatan untuk mendapatkan
‘kemewahan’ tersebut.

Proses penerjemahan teks sumber tidak dapat dilakukan serta
merta karena adanya perbedaan gaya maupun kultur kebahasaan.
Terlebih pada Al-Qur’an yang notabene adalah firman Tuhan.
Pemilihan diksi dan stuktur kalimat tidak dapat begitu saja dia-
lihbahasakan mengingat keterbatasan bahasa penerjemah maupun
kemampuan penerjemah itu sendiri. Tidak mengherankan ketika

443



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

Abdul-Raof mensinyalir bahwa di dalam setiap proses penerje-
mahan Al-Qur’an pasti akan timbul ketidakakuratan. Lebih lanjut
ia menyatakan bahwa penerjemahan Al-Qur’an yang derajat kata-
katanya dari Tuhan tidak akan dapat direproduksi menggunakan
kata-kata dari manusia.® Pada gilirannya ketidakseimbangan atau
dalam bahasa Abdul-Raof ketidakakuratan dalam penerjemahan
tersebut disadari atau tidak akan berimplikasi pada pembaca teks
terjemah.?

Penerjemahan juga memunyai peran penting dalam ranah
politik. Venuti bahkan menyatakan bahwa frekuensi gerakan para
nasionalis dapat dilihat dari banyaknya daftar penerjemahan yang
dikembangkan dari kultur dan bahasa nasional, khususnya sebagai
koleksi literatur negara. Mengutip pernyataan Hugo, ia me-
nandaskan bahwa bahasa nasional akan diperkuat dengan adanya
aktifitas penerjemahan.® Selain dalam ranah politik, teks terje-
mahan menurut Hatim juga mengandung makna ideologis. Faktor
yang menurutnya dapat dengan mudah mengubah bentuk sosio-
kultural yang ada.* Lebih jauh-meskipun dalam konteks yang
berbeda—seperti yang dikatakan oleh Susan Bassnett dan Harish
Trivedi, penerjemahan bertempat di jantung perlawanan terhadap
rezim kolonial.®

Posisi vital terjemahan dalam masyarakat ini juga yang melan-
dasi pemerintahan era Soeharto merevisi terjemah Al-Qur’an
Departemen Agama (Depag; skr. Kementereian Agama [Kemenag]).
Seperti yang dituturkan Ichwan bahwa terjemahan Orde Baru
(Orba) tersebut memuat berbagai macam bias. Misalnya saja
ketika kata akabira mujrimzha, yang sebelumnya diterjemahkan

'Hussein Abdul-Raof, Qur’an Translation: Discourse, Texture, and
Exegesis (Oxon: Routledge, 2001), h. 1.

2Sara al-Mohannadi, “Translation and Ideology” dalam Social Semiotics,
Vol. 18, No. 4, Desember 2008, h. 529.

3Lawrence Venuti, Translation Changes Everything: Theory and Practice
(New York: Routledge, 2013), h. 117.

4Basil Hatim, Communication Across Cultures: Translation Theory and
Contrastive Text Linguistucs (Exeter: University of Exeter Press, 1997), 35.

5Susan Bassnett dan Harish Trivedi, “Introduction: of Colonies, Cannibal
and Vernaculars” dalam Susan Bassnett dan Harish Trivedi (eds.) Post-
Colonial Translation: Theory and Practice (London: Routledge, 1999), h. 16.

444



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

‘pembesar-pembesar yang jahat’ direvisi menjadi ‘penjahat-
penjahat yang besar’. Menurut Ichwan terjemahan semacam ini
adalah cara rezim agar kekuasaanya tidak diusik oleh pembaca
terjemahan Al-Qur’an Depag.® Oleh karenanya menurut Ayse
Ayhan mengutip Tymoczko dan Genetzler bahwa segala aspek
sosiologis yang melingkupi penerjemahan mulai dari hal eksternal
hingga relasi antara penerjemah, penelaah, editor dan penerbit
juga berpengaruh besar pada hasil teks terjemahan.”

Dalam khazanah kajian Al-Qur’an di Indonesia beberapa teks
terjemahan telah dibahas di antaranya oleh Federspiel, Riddell,
Ichwan, Azra dan selainnya. Akan tetapi di antara mereka belum
ada yang membabhas tentang terjemahan Al-Qur’an di era kolonial.
Sejatinya memang belum banyak terjemahan yang beredar pada
zaman kolonial. Tema yang sering dibahas oleh para pengkaji
kebanyakan adalah karya tafsir seperti Tarjuman al-Mustafid
karya Abdurrauf Singkel, al-1briz karya Bisri Musthafa, Faid al-
Raiman fi Tarjamah Tafsir Kalam Malik al-Dayyan karya
Muhammad Saleh Darat al-Samarani dan lain sebagainya.
Meskipun tema yang diusung ulama di atas adalah terjemah akan
tetapi subtansi yang ada dalam kitab-kitab tersebut lebih dekat
dengan tafsir karena dibarengi dengan penjelasan tambahan
layaknya tafsir al-Jalalain.

Memelajari karya tafsir pada masa kolonial seperti yang telah
disebut di muka adalah sebuah ‘kemewahan’ intelektual.
Masyarakat pada umumnya belum sampai pada taraf memahami
tafsir. Kebanyakan mereka lebih fokus memelajari kaifiah ritus
peribadatan, atau fikih untuk awam. Seperti yang disebutkan oleh
Bruinessen bahwa pemikiran tentang keislaman di Nusantara
dipengaruhi oleh fenomena haji. Seorang yang telah menunaikan
ibadah haji akan mendapatkan legitimasi keilmuan. Sementara

8Moch. Nur Ichwan, “Negara, Kitab Suci dan Politik: terjemah Resmi
Alquran di Indonesia” dalam Henri Chambert-Loir (ed.) Sadur: sejarah
Terjemahan di Indonesia dan Malaysia terj. Winarsih dkk (Jakarta: KPG,
2009), h. 417-434.

"Ayse Ayhan, “Who is the Boss? Questioning Power Relation Between
the Translator and Editor in Turkish Literary Publication” dalam Ahmed Ankit
dan Said Faiq (eds.) Agency and Patronage in Eastern Translatology
(Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2015), h. 177.

445



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

dalam menjalankan haji tersebut biaya yang dikeluarkan juga
tidak sedikit disertai berbagai kesukaran yang mengiringinya.®

‘Mewahnya’ ilmu Al-Qur’an ini pula yang mendorong
Muhammad Hanbali meringakas Faid al-Razman menjadi satu
kitab yang murni berbentuk terjemahan yang beredar pada masa
kolonial dengan judul Hidayah al-Rahman. Hanbali pun, dalam
pengantarnya, menyatakan, jika terjemahan yang ia tulis adalah
pengantar untuk kajian tafsir, seperti ungkapannya, “wis nyukupi
marang kita para awam kang ora ngerti lughah Arab (sudah men-
cukupi bagi kita para awam yang tidak mengerti bahasa Arab).”®

Akses langsung untuk memelajari Islam dari sumber aslinya
terhitung semakin ‘mewah’ dalam konteks masyarakat yang
mengalami kolonialisasi. Lebih-lebih pada masa kolonial terdapat
fatwa bahwa penerjemahan Al-Qur’an adalah perbuatan yang
dilarang. Fatwa ini tentu saja berimbas pada minimnya
pengetahuan masyarakat terhadap kitab sucinya.*® Sudah dimak-
lumi adanya tendensi kolonial yang menumpangi fatwa ini. Sayyid
Usman, atau yang ditulis oleh Michael Laffan dengan nama Said
Oesman, tercatat menjalin hubungan perkoncoan yang erat dengan
Snouck Hurgronje.**

‘Kemewahan’ inilah yang merisaukan Kartini sebagai salah
satu muslim di Jawa. Kerisauan yang juga ia sampaikan pada
sahabat pena-nya, Stella. Untuk melihat betapa dalam kerisauan
Kartini berikut kutipan suratnya kepada Stella:

The Koran is too holy to be translated into any language whatever.
Here no one speaks Arabic. It is customary to read from the Koran;
but what is read no one understands!*2

8Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat terj. Farid
Wajidi (Yogyakarta: Gading Publishing, 2012), h. 7.

9Muhammad Hanbali bin Muhammad al-Khalidi, Hidayah al-Rahman fi
Tarjamah Tafsir Al-Quran ila al-Lugah al-Jawiah (Mesir: Mushtafa al-Babi
al-Halabi, 1935), h. 5.

Islah Gusmian, “Tafsir Alquran Bahasa Jawa: Peneguhan Identitas,
Ideologi dan Politik” dalam Jurnal Suhuf, Vol. 9, No. 1, Juni 2016, him 153.

“Michael Francis Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia
(London: Routledge, 2003), h. 87.

Raden Adjeng Kartini, Letters of a Javanese Princess trans. Agnes
Louise Symmers (London: Duckworth, 1921), h. 21.

446



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

Kerisauan mendalam tersebut kemudian terobati saat Kartini
bertemu dengan Saleh Darat. Olehnya Saleh Darat dimohon
dengan sangat untuk menerbitkan pengertian Al-Qur’an dalam
bahasa yang dapat dipahaminya, Jawa. Hanbali pun menulis
dalam pengantarnya bahwa penulisan terjemah yang ia tangani
lantaran permohonan dari salah satu murid Saleh Darat, meskipun
ia tidak menyebut namanya.'® Tak pelak penerjemahan ini adalah
media utama masyarakat pada waktu itu untuk memahami Al-
Qur’an sebelum mereka mengkaji tafsir yang notabene memunyai
tingkatan lebih tinggi.

Dari sini urgensi mengkaji terjemahan yang beradar di era
kolonial kiranya dapat ditangkap. Penulis meyakini bahwa
konteks masa mengikat setiap bagian yang ada di dalamnya
termasuk manusia dan karya yang diciptakannya. Disadari atau
tidak manusia sebagai pelaku sejarah pada saat yang sama juga
terpengaruh oleh konteks sejarah yang melingkupinya. Adanya
kelindan antara manusia sebagai bagian dari konteks dengan
konteks sejarah itu sendiri berguna bagi peneliti untuk menangkap
nomena di balik fenomena yang ada. Khazanah yang ada dalam
era tertentu dapat dimaknai secara proporsional jika konteks masa
tersebut diketahui dengan baik. Sementara di sisi lain konteks
suatu masa juga memerlukan bagian-bagian penyusunnya agar
dapat direkonstruksi dengan tepat.

Konteks era kolonial dan teks kitab Hidayah al-Rahman
menjadi titik tolak penulis dalam mengulas artikel ini. Konteks
menjadi gambaran menyeluruh dan teks sebagai fragmen parsial.
Di mana yang pertama berfungsi untuk menjernihkan pemaknaan
terhadap yang kedua. Adapun yang kedua dapat menjadi bagian
urgen melengkapi yang pertama. Whole dan part tersebut berke-
lindan menurut teori hermeneutika Schleiermacher, baik grama-
tikal maupun psikologis. Kedua elemen tersebut saling meleng-
kapi satu sama lain dalam rangka pemaknaan terhadap teks. Sisi
gramatikal menempatkan penulis teks hanya sebagai bagain dari
bahasa dan menempatkan bahasa sebagai aspek inti penghasil
ungkapan dari penulis teks. Sementara sisi psikologis menempat-
kan penulis teks sebagai dasar utama dari ungkapan dan menem-

BHanbali, Hidayah al-Rahman..., h. 4.

447



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

patkan bahasa hanya sebagai kaidah sekedarnya. Hasil dari
pemaknaan hermeneutis menurut Schleiermacher memiliki arti
tinggi dengan batas lower maxim dan higher maxim. Pemaknaan
pada tataran lower maxim setidaknya dapat memahami segala hal
yang dimaksudkan oleh penulis teks tanpa ada kontradiksi. Pada
tingkat higher maxim seorang dapat memahami apa yang direkon-
struksi penulis teks dan segala hubungannya dengan konteks.*

Tujuan dari artikel ini adalah untuk memahami teks terjemah
Al-Qur’an karya Muhammad Hanbali dalam pemaknaan higher
maxim. Secara Lebih spesisifk artikel ini akan menggaris-bawahi,
memetakan dan menganalisa bagian-bagian dari model
penerjemahan kitab Hidayah al-Rahman.

Pembahasan
1. Kitab Hidayah al-Rahman dalam Sistem Patronase Era
Kolonial dan Kaitannya dengan Literasi Qur’ani

Dalam pengantarnya Hanbali menyatakan jika penulisan
kitab Hidayah al-Rahman ini selesai ditulis pada tahun 1310 H
atau 1892 M. Kemudian dicetak pada 1314 H atau 1896 M.*° Pada
tahun-tahun ini negara Indonesia belum lagi merdeka, bahkan
belum lagi nama Indonesia terpikirkan oleh masyarakat. Soekarno
dan Hatta pun belum dilahirkan, presiden pertama Indonesia baru
lahir pada 1901 dan wakilnya pada 1902. Keduanya justru
dilahirkan pada tahun-tahun meninnggalnya dua tokoh yang
bersinggungan dengan kitab Hidayah al-Rahman, Kiai Shalih
Darat dan Kartini. Tokoh pertama wafat pada 1903 sementara
tokoh kedua meninggal pada 1904.Y7 Pada tahun 1892 M tampuk
kepemimpinan Hindia Belanda dipegang oleh Gubernur Jenderal
C. Pijnacker Hordijk, ia memimpin sejak 1888 dan turun jabatan

Y“Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics and Criticism: and Other
Writings terj & Edt., Andrew Bowie (Cambridge: Cambridge University Press,
1998), h. 228-230.

®Hanbali, Hidayah al-Rahman..., h. 4.

%Deliar Noer, Muhammad Hatta: Hati Nurani Bangsa (Jakarta: Kompas,
2012), 3. Lihat juga HS Dillon, “Soekarno: Membongkar Sisi-sisi Hidup Putra
Sang Fajar” dalam Prisma vol 32, No. 2 & 3 th 2013, h. 77.

7 Amirul Ulum, KH. Muhammad Sholeh Darat Al-Samarani: Maha Guru
Ulama Nusantara (Yogyakarta: Global Press, 2016), h. xxiii dan 57.

448



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

pada 1893 M.!® Selanjutnya pada 1893 hingga 1899 M posisi
Gubernur Jenderal dijabat oleh Carl Herman Aart van der Wijck.°

Dapat dikatakan jika kitab terjemahan Hidayah al-Rahman
berada dalam dua kurun kepemimpinan Gubernur Jenderal, akhir
masa Hordijk dan permulaan masa van der Wijck. Di mana pada
masa ini dominasi kompeni dalam mengeruk kekayaan alam Jawa
sedang dalam puncak-puncaknya setelah mereka berhasil
memenangi perang Jawa (1825-1830).%° Juga karena sebelumnya
infrastruktur sepanjang tanah Jawa dari Anyer sampai Panarukan
telah dibangun oleh Deandels pada 1808.2! Perlu diketahui bahwa
komoditi andalan pemerintah Hidia Belanda adalah gula yang
pada masa itu layaknya minyak di masa kini. Produksi gula sejak
1881 dapat dinaikkan 4800 persen dibanding pada 1830.22 Namun
pada tahun 1888 terjadi pembrontakan di Cilegon yang dimotori
oleh ulama.?® Pembrontakan yang dilakukan oleh penduduk Jawa
akan menyedot pendapatan pemerintah Hindia Belanda. Enggan
dirugikan terus-menerus Hordijk yang baru saja dilantik membuat
kebijakan untuk mulai mengawasi gerak-gerik ulama dengan
dengan mengutus Snouck Hurgronje pada 1891 sebagai Adviseur
voor Oosterse Talen en Mohammedaanse Wetgeving (Penasihat
bahasa Timur dan Hukum Islam).?*

Untuk masuk lebih dalam menuju konteks era kolonial dan
merekonstruksi perasaan penduduk Jawa pada masa tersebut
penuturan Kartini dapat dijadikan sebagai opsi. Dalam suratnya
Kartini menyebut Max Havelaar karya Multatuli sebagai gam-
baran keadaan bangsanya. Menyangkut posisi masyarakat, aturan

¥Michael Francis Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia:
The Umma Below the Winds (London: Routledge, 2003), h. 89.

19G. Roger Knight, Commaodities and Colonialism: The Story of Big Sugar
in Indonesia, 1880-1942 (Leiden: Brill, 2013), h. 99.

2peter Carey, The Power of Prophecy: Prince Dipanegara and the End
of an Old Order in Java, 1785-1855 (Leiden: KITLV Press, 2008), h. 605.

2l Pramoedya Ananta Toer, Jalan Raya Pos, Jalan Deandels (Jakarta:
Lentera Dipantara, 2015), h. 130.

2Knight, Commodities and Colonialism...., h. 1.

ZAmirul Ulum, al-Jawi al-Makki: Kiprah Ulama Nusantara di Haramain
(Yogyakarta: Global Press, 2017), 257-260. Lihat juga Bruinessen, Kitab
Kuning..., h. 14.

24 affan, Islamic Nationhood..., h. 89

449



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

antar kelas dan bahkan bahasa.?® Seperti yang dikatakan oleh
Soerjono Soekanto bahwa pendapat para antropolog menunjuk
pada unsur kebudayaan universal yang salah satunya adalah
kesenian dan sastra masuk dalam salah satu bagiannya. Sastra
merupakan manifestasi pemahaman pemikiran masyarakat sekali-
gus cerminan konteks ketika karya tersebut lahir.?® Karya Multatuli
ini bahkan oleh Pramoedya Ananta Toer dikatakan sebagai kisah
simbolik yang berhasil menggambarkan konteks kolonial pada
masa tersebut ketika masyarakat dibebani sistem tanam paksa.?’
Multatuli yang merupakan nama pena dari Eduard Douwes
Dekker adalah mantan asisten resisden di Lebak, Banten mampu
menguraikan dengan halus kebiadaban Belanda yang jarang
diketahui masyarakat Eropa.? Max Havelaar sendiri menyoroti
kebengisan peradaban Belanda atau kalau boleh dikatakan Barat
yang mengakui diri mereka berbudi tetapi begitu tega terhadap
penduduk asli Hindia Belanda.

Selain karya Multatuli terdapat karya lain yang ditulis oleh
Pramoedya Ananta Toer yakni tetralogi Bumi Manusia untuk
dapat ‘merasakan’ konteks pada masa tersebut. Melalui tokoh
Minke yang merupakan nama alias dari Raden Mas Tirto Adhi
Soerjo, salah satu pendiri Sarekat Dagang Islam dan harian Medan
Prijaji, Pramoedya menguliti kronik era kolonial dan menelan-
janginya. Hirarki kekuasaan digambarkan dengan jelas olehnya,
Ratu-Gubernur jenderal-asisten residen-Bupati-rakyat pribumi,
begitu pula dialektika yang terjadi antar setiap tingkatan hirarki.
Rakyak biasa selalu bercakar ayam dan menunduk ketika bertemu
dengan keturunan Eropa atau pejabat. Ketimpangan pendidikan
yang pada waktu itu hanya dapat diemban oleh anak pejabat atau
Bupati, sementara kebanyakan rakyat dibiarkan tanpa pendidikan.

PKartini, Letters of a Javanese Princess..., h. 22.

%Rony Pigome, “Pertentangan Kelas di Indonesia dalam Novel Bumi
Manusia Karya Pramoedya Ananta Toer” dalam Jurnal Pendidikan Bahasa dan
Sastra, Tahun 10, No. 2, Juli 2011.

2’Pramoedya Ananta Toer, Panggil Aku Kartini Saja (Jakarta: Hasta
Mitra, 2000), h. 6.

ZAlphonse Johan Bernard Horstmar Nahuys, “Pengantar” dalam
Multatuli, Max Havelaar: Or the Coffee Auctions of the Dutch Trading
Company (Edinburgh: Edmonston&Douglas, 1868), h. vi-x.

450



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

Sayangnya Pramoedya tidak menyinggung tentang santri dalam
karyanya. Kebijakan tentang gula juga disinggung bersamaan
dengan jalannya tanam paksa, di sini keculasan Pemerintah
nampak begitu jelas. Keculasan lain yang digambarkan dalam
buku ini adalah pengasingan terhadap tokoh-tokoh berbahaya
menurut pemerintah. Bahkan hingga pemikiran yang ada pada
waktu itu mengenai negara, mengenai kemerdekaan yang belum
lagi terpikirkan juga ditulis oleh Pramoedya dengan indah.?®

Mengenai pengetahuan pribumi akan Islam pada masa ter-
sebut Kartini juga dapat dijadikan sebagai acuan. Kartini pernah
menyebut Snouck Hurgronje dalam suratnya, lantas memohon
kepada sahabat pena-nya agar menanyakan kepada Hurgronje
perihal hak dan kewajiban seorang istri dan anak. la pun menulis
rasa malu yang sangat akan ketidaktahuannya akan agamanya
sendiri. Untuk lebih jelasnya berikut penuturan Kartini:

I have a request to make of you, an important one; when you see
your friend, Dr. Snouck-Hurgronje, ask him if, among the
Mohammedans, there are laws and majority, as among you. Or should
I write myself to his excellency for enlightment? There are some things
I should be glad to know about the right and duties, or, better still, the
laws concerning the Mohammedan wife and daughter. How strange
for me to ask! It make me ashamed that we do not know ourselves. We
know so bitterly little.%

Meskipun acuan ini tidak dapat digeneralisasi namun adanya
legitimasi keilmuan bagi orang yang telah melaksanakan haji,
bahkan lebih jauh juga terdapat legitimasi politik, dapat menjadi
penguat asumsi bahwa penguasaan akan ilmu agama Islam masih
jarang dimiliki masyarakat pada masa itu. Seperti yang dipaparkan
oleh Bruinessen bahwa proses keberangkatan haji dengan kapal
menunjukkan tidak lebih dari separuh jamaah yang kembali
dengan selamat.®* Demikian juga yang dinyatakan oleh Kiai
Shaleh Darat dalam kitab Minhgj al-Atgiya’ seperti dikutip oleh

Lihat Pramoedya Ananta Toer, Bumi Manusia; Anak Semua Bangsa;
Jejak Langkah; Rumah Kaca (Jakarta: Lentera Dipantara, 2011)

0Kartini, Letters of a Javanese Princess..., h. 162.

31Bruinessen, Kitab Kuning..., h. 12.

451



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

Aflahal Mishbah bahwa kondisi negara pada tahun 1316 H adalah
negara yang lemah Islamnya, namun tinggi kekufurannya. Orang-
orang munafik mulia sementara orang mukmin hina. Perbuatan
tercela begitu maraknya sementara kebajikan hampir sirna tiada.

Jika yang dianggap memunyai otoritas keilmuan Islam hanya
orang yang telah menunaikan haji maka semakin sedikit pula
kesempatan masyarakat yang tidak mampu untuk kemudian diang-
gap berilmu—agama-seperti halnya Kartini. Bahwa hanya orang
yang pernah pergi ke Arab dan mahir berbahasa Arab yang dapat
dikatakan ‘mengetahui’ agama, dianggap sebagai sosok otoritatif.

Mengenai persebaran literatur Islam Kartini juga menuliskan
dalam suratnya pada 17 Agustus 1902 bahwa ia telah menerima
kiriman buku berbahasa Jawa dengan huruf Arab. Meskipun ia
tidak menyebutnya pegon namun yang dikatakannya jelas meru-
juk pada kitab Arab pegon, yakni kitab berbahasa Jawa dengan
karakter huruf Arab. Dari sinilah Kartini mulai memelajari bahasa
Arab dan juga belajar menuliskannya.

Out of pure joy, an old woman here sent us her collections of books,
old Javanese manuscripts; many written in Arabic characters. We are
going to study Arabic so that we can read and write it.

You know perhaps that Javanese books are very rare and hard to
find because they are written with the hand. Only a few of them are
printed. We are reading now a lovely poem in the flower-tongue. How
I wish that you knew our language. | should be so glad if you could
enjoy all our fine things in the original. Have you any desire to learn
the Javanese language? It is difficult—certainly, but it is beautiful. It is
a sentient language; often the words seem to be conscious, they
express so much.3

Sayangnya Kartini tidak menyebut secara jelas kitab apa yang
ia baca dan sajak mana yang ia katakan indah tersebut. la hanya
memberikan pertanda bahwa yang ia baca bersumber dari bahasa
Arab, karena ia mengatakan belajar bahasa Arab, dan di sisi lain

%2Aflahal Misbah dan Nuskhan Abid, “Propaganda Kiai Sholih Darat
Dalam Upaya Mewujudkan Harmoni Di Nusantara: Telaah Kitab Manhaj al-
Atqiya” dalam Fikrah: Jurnal llmu Agidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4, No.
1, 2016.

33K artini, Letters of a Javanese Princess..., h. 216.

452



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

kitab tersebut berbahasa Jawa. Besar kemungkinan yang sedang
dibicarakan Kartini adalah terjamahan Al-Qur’an. Lebih jauh
bahkan M. Masrur menyatakan betapa besar rasa syukur Kartini
setelah mengetahui makna beberapa ayat Al-Qur’an dan cara
pandangnya yang diulas sebagai implikasi setelah membaca
terjemahan Al-Qur’an. Adagium Kartini “Door Duisternis Tot
Licht” pun tidak lepas dari pengaruh pemaknaan Al-Qur’an.3

Merujuk kembali pada apa yang dikatakan Kartini di atas
mengenai percetakan literatur berbahasa Jawa pada masa tersebut,
ia mengatakan fakta sebenarnya. Meskipun mungkin dapat
diragukan seberapa luas wawasannya terhadap seluruh kitab yang
beredar di Jawa namun setidaknya ia telah berhasil membaca
konteks yang ada dengan analisanya. Bahwa memang pada masa
tersebut belum banyak. Seperti yang dituturkan oleh Michael
Albin bahwa pada medio 1854 percetakan buku dengan litiograf
baru dimulai. Adapun buku yang pertama kali dicetak adalah Al-
Qur’an. Sementara dari kebanyakan buku yang beredar di Timur,
termasuk Hindia Belanda pada waktu itu, bertajuk keislaman atau
karya keagamaan.

Jika dirunut kebelakang seperti yang dikatakan Raffles bahwa
buku Islami yang berbahasa Jawa ditulis dengan menggunakan
bentuk karakter Arab. Untuk kemudian disebut Pegon meskipun
praktik semacam ini tidak dimaksudkannya secara general.
Bahkan menurut Raffles Al-Qur’an telah diterjemahkan atau bisa
dikatakan diparafrase pada medio 1700 Masehi dan diaplikasikan
ke dalam pasal Jawa oleh seorang terpelajar dari Pranaraga. Sebagai
konsekuensinya kitab tersebut diberi titel Kiai Pranaraga.
Menguatkan apa yang dituturkan Albin di atas, Raffles juga
mengatakan jika literatur Arab meningkat jumlahnya pada 1830-
an.®® Sayangnya Raffles tidak mengelaborasi Pegon lebih jauh,
tidak seperti ketika ia menjelaskan dengan rinci mengenai aksara

34M. Masrur, “Kyai Soleh Darat, Tafsir Faid al-Rahman dan R.A Kartini”
dalam Jurnal At-Tagaddum, Vol. 4 No. 1, Juli 2012

35Michael Albin, “The Islamic Book ” dalam Simon Eliot and Jonathan
Rose (eds), A Companion to: The History of the Book (Oxford: Blackwell
Publishing, 2007), h. 175.

%Sir Thomas Stamford Raffles, F.R.S., The History of Java vol. |
(London: John Murray, MDCCCXXX/ 1830), h. 445.

453



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

Jawa. Ketika mengulas literatur beraksara Jawa ia bahkan sanggup
melakukan analisa terhadap Epos Baratayudha dan menerje-
mahkan Sekar Sepoh yang notabene adalah puisi Jawa kuno.
Dilihat dari ketekunannya mengulas objek kajian tidak mungkin
Pegon sengaja dilewati begitu saja kecuali karena kurangnya
kapabilitas dalam membacanya. Hal ini memunculkan tesis bahwa
Pegon pada masa tersebut memang digunakan sebagai alat propa-
ganda. Mengingat pihak kompeni akan kesusahan melakukan
verifikasi teks Pegon, adakah teks tersebut memang murni sebagai
ajaran agama atau di dalamnya terselip propaganda.” Meskipun
tesis tersebut dapat dikatakan lemah jika melihat betapa sosok
Snouck Hurgronje sebagai penasihat keagamaan Gubermen
sangat detail dan awas dalam meneliti karya-karya pribumi
maupun pergerakan mereka, sampai ke tanah Haram.®® Kecil
kemungkinan Hurgronje tidak mengerti Pegon, jika ia sendiri
dalam The Achehnese dengan lihainya mendeskripsikan teks
berbahasa Aceh dengan bentuk karakter Arab.3®

Ketatnya pengawasan dari aparat Gubermen dalam hal ini
memengaruhi terjemahan Muhammad Hanbali sehingga tidak
sedikitpun disinggung tentang penjajah, Belanda, kompeni, atau
sebutan lainnya. Di satu sisi memang tidak ada kata penjajah
dalam Al-Qur’an tetapi di sisi lain Hanbali tidak mungkin buta
realitas kekejaman kompeni terhadap bangsanya. Dengan gayanya
yang seringkali memberi elaborasi pada kata-kata tertentu Hanbali
dapat saja mengelaborasi kata zalim atau kafir misalnya yang pada
saat itu digunakan sebagai resistensi budaya lokal.“® Dapat
dipahami jika Hanbali berhati-hati agar jangan sampai karyanya

3"Misbah, “Propaganda Kiai Sholih Darat...., h. 104.

%BLihat C. Snouck Hurgronje, Mekka in the Latter Part of the 19th Century
(Leiden: Brill, 2007), 299-312. Bandingkan dengan Kevin W. FOGG, “Seeking
Arabs but Looking at Indonesians: Snouck Hurgronje’s Arab Lens on the Dutch
East Indies” dalam Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (in Asia),
Vol. 8, No. 1, 2014.

39C. Snouck Hurgronje, The Achehnese Vol. II trans. A. W. S. O’Sullivan
(Leiden: Brill, 1906), h. 3.

40 Dalam tetralogi Bumi Manusia disebutkan bahwa beberapa kalangan
Muslim menghukumi haram memakai pakaian seperti setelan jas, celana,
maupun sepatu karena itu menyerupai orang kafir.

454



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

dicekal oleh pemerintah kolonial. Lebih-lebih agar ia tidak turut
diasingkan layaknya para propagandis pemberontak kompeni.
Namun terdapat satu ayat yang dekat dengan konteks Deandels
yang telah disebut di muka. Pada ayat 11 tentang berbuat
kerusakan di muka bumi ia menulis.

Adapun tingkah laku munafik ketika mendapatkan tuturan dari
Nabi saw atau orang yang beriman; “(Wahai hamba Allah) janganlah
kalian berbuat kerusakan di bumi Allah (dengan keingkaran dan
pencegahan terhadap orang yang ingin masuk agama Islam). Mereka
pun menjawab; “Bukan seperti itu, yang pasti adalah kami hanya
berbuat hal yang patut (di dalam bumi Allah ini. Tiada kami berbuat
kerusakan, kami hanya memakmurkan bumi ini serta melebarkan jalan
untuk mendapatkan mata pencarian, sehingga dunia ini menjadi maju
dan makmur.”) Itulah jawaban orang munafik oleh karenanya Allah
menolak ucapan mereka tersebut dengan firman-Nya pada ayat
selanjutnya.**

Hanya sebatas demikian sindiran yang dituliskan oleh Han-
bali dalam terjemahannya. Sindiran tersebut nyatanya termasuk
bagian dari elaborasinya, meskipun sangat tipis dan bahkan
hampir tidak terlihat menyinggung perihal penjajahan, masyarakat
pada masanya tentu merasakan betul untuk apa dan siapa kalimat
tersebut dialamatkan. Tentu yang ia lakukan adalah jalan aman,
penyebaran subtansi Al-Qur’an tentu lebih utama daripada
propaganda politik atau lain sebagainya.

2. Struktur dan Pendekatan Kitab Terjemah Al-Qur’an
Hidayah al-Rahman

Hanbali telah menyebutkan dalam pengantarnya seperti yang
telah idkatakan di muka bahwa Kitab ini adalah ringkasan dari
Faid al-Razman karya Kiai Shaleh Darat. Secara garis besar dari
bagian pengantar Hanbali telah melakukan proses penyaringan.
Pada bagian-bagian tertentu ia melakukan parafrase kalimat-
kalimat Kiai Shaleh. Namun pada bagian lain ia melakukan
elaborasi yang sejatinya tidak ditemukan dalam kitab Faid al-
Ra/man.

“Hanbali, Hidayah al-Rahman..., h. 23.

455



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

Dari segi penerbitan juga terhat jelas bagaimana Kitab
karangan Kiai Shaleh masih berbentuk tulisan tangan. Sementara
yang ditulis Hanbali telah menggunakan teknik cetak seperti yang
dikatakan Albin di atas. Untuk itu membaca kitab yang terakhir
akan lebih mudah daripada membaca yang terdahulu. Hal ini
kemudian yang menjadi kemumungkinan persebaran kitab
terakhir dapat dikatakan lebih luas dan mampu ditangkap oleh
awam. Oleh karena kitab yang pertama meskipun ia adalah kitab
induk tetapi cetakannya masih kuno dan seperti disebut dimuka
tidak semua orang awam mampu memahami kajian tafsir yang
notabene dikhususkan bagi santri tertentu.

Perlu diketahui bahwa meskipun Kiai Shaleh memberi judul
kitabnya dengan tema f7 Tarjamah Tafsir Kalam Malik al-Dayyan,
kata terjemah di situ tidak dapat dijadikan legitimasi bahwa kitab
beliau adalah terjemahan Al-Qur’an. Mengingat panjangnya
elaborasi yang diberikan dalam kitabnya tersebut, lebih tepat jika
kata terjemah di situ dipahami sebagai frasa bersatu dengan kata
tafsir. Jika dilihat kembali dalam pengantarnya*? dan bagaimana
cara Kiai Shaleh menyebut rujukannya dapat dikatakan yang
dimaksud terjemah tafsir di situ adalah proses kompilasi dan
penerjemahan karya tafsir yang dirujuk sebagai bagian utama
dalam kitabnya. Dari sisi dapat dipahami bahwa konten yang ada
dalam Faid al-Rasman dan Hidayah al-Rahman berbeda dari segi
kuantitasnya. Kitab yang terakhir lebih dekat dengan pengertian
terjemah di masa kini. Selain itu tata letak kitab ini yang menaruh
terjemah di samping teks asli sedikit banyak memudahkah
pembaca awam untuk sekaligus membaca terjemahan dan belajar
bahasa Arab.

Hidayah al-Rahman pada dasarnya memang di-setting sepa-
dan dengan kalimat yang tertuang dalam teks Al-Qur’an. Namun
begitu dalam beberapa bagian Hanbali tetap memberikan elabo-
rasi demi terwujudnya pengertian yang mudah dipaham oleh
pembaca awam. Pemberian elaborasi ini seringkali ditandai de-
ngan penambahan tanda buka dan tutup kurung, meski terkadang

“2Manuskrip Faid al-Rakman penulis jumpai dalam keadaan tanpa cover
sehingga belum diketahui keterangan judul, tempat terbit, penerbit dan tahun
diterbitkannya naskah ini.

456



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

juga ditemui elaborasi yang tidak menggunakan tanda tersebut.
Elaborasi paling sering ditemui berkenaan dengan damir atau kata
ganti, seringkali ia lebih memilih untuk mengulangi penyebutan
subjek atau objek bahasan meskipun dalam teks Al-Qur’an
dilafalkan dengan damir. Kasus dapat dengan mudah dijumpai
bahkan hampir dalam setiap ayat. Berikut contoh terjemah ayat
tujuh:

(Mulane ora podo iman kafir kabeh merga wis ngecap lan ngelak
Allah subhanahullah taala ing atase atine wong kafir kabeh). Mangka
dadi ora bisa melebu apa iman lan pitutur thaat lan pengerungune den
buntoni (mangka dadi ora bisa kerungu ing barang kang hak). Lan
peningale kafir kabeh iku den tutupi (dadi ora bisa ningali barang
kang hak). Lan tetep keduwe kafir kabeh apa siksa kang banget tur
kang langgeng. Ayat nenem iku nerangake hale mukmin lan kafir, ayat
iki wa min al-nas tumeka pengandika inna Allah ala kulli syai’ qadir
iku anerangake hale munafik. Asal-asale munafik iku Abdullah bin
Ubay.®

(Maka tidak akan pernah beriman orang-orang kafir itu karena
Allah telah menyegel dan menetapkan kerasnya hati orang-orang
kafir). Sehingga iman serta tuturan ketaatan tidak akan dapat
memasuki hati orang-orang kafir. Pendengaran orang-orang kafir
dibuntu (sehingga tiada lagi dapat mendengarkan hal yang hak).
Pengpenglihatan orang-orang kafir tertutup (sehingga tidak bisa
melihat akan perkara yang hak). Bagi orang-orang kafir akan ada siksa
yang berat dan abadi. Ayat enam dan ayat ini menerangkan perihal
orang beriman dan orang kafir. Ayat selanjutnya wa min al-nas hingga
ayat inna Allah ala kulli syai’(in) qadir akan menerangkan perihal
keadaan orang munafik. Di mana salah satu tokoh munafik adalah
Abdullah bin Ubay.

Dapat dilihat bagaimana karakteristik ini terbentuk dari rutini-
tas ngaji sorogan atau proses mendaras Kitab secara tradisional.
Dalam proses ini para santri akan diminta untuk menjelaskan
secara detail kandungan dan susunan setiap kata dengan kaidah
nahwu dan saraf. Tentu dalam hal ini posisi damir turut pula
dipertegas. Elaborasi Hanbali akan setiap kata ganti yang ada akan

“Hanbali, Hidayah al-Rahman..., h. 20.

457



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

sangat memudahkan pembaca awam yang belum peka akan kata
ganti.

Contoh di atas sekaligus menunjukkan bahwa Hanbali juga
memerhatikan kaidah mungsabah al-ayat. Dalam beberapa bagian
ia mengelaborasi terlebih dahulu subtansi ayat sebelum dan
sesudahnya untuk kemudian melanjutkan penerjemahan pada ayat
setelahnya. Tentang munasabah ini al-Zarkasyi menyatakan
bahwa munasabah yaitu menghubungkan ayat pembuka dan ayat
penutup kemudian mengembalikannya kepada makna yang ada
pada keduanya, mengaitkan yang umum dengan yang khusus,
aqlz, hisst, atau khalz, atau yang berhubungan dengan sebab akibat,
kemiripan, pertentangan ayat dan sebagainya.** Tentu perhatian
akan munasabah ayat ini dapat dinilai sebagai pemikiran yang
maju. Mengingat kaidah ini baru dijumpai pada masa mufasir
muta’akhirin dengan tokoh al-Biga’i yang mengarang Nazm al-
Durar fi Tanasub al-Ay wa al-Suwar.

Pada bagian-bagian tertentu hanbali juga mengetengahkan
riwayat yang telah masyhur. Tercatat ia memberikan elaborasi
pada beberapa ayat terutama berkenaan dengan kisah. Pada ayat
dua puluh mengenai sebab kemunafikan, di sini ia memaparkan
riwayat perihal Abdullah bin Ubay. Pada ayat tiga puluh hingga
tiga puluh delapan tentang kisah nabi Adam as, pada ayat ini
elaborasinya lebih berfariasi bahkan ia juga merujuk pada Abu
Madyan al-Tilmisani dan Abu al-Abbas yang merupakan guru dari
Ibn al-Arabi. Pada ayat 103 ia mengelaborasi cukup panjang kisah
nabi Sulaiman di mana titik tekan yang ia sampaikan adalah
mengenai malapetaka bagi penyembah berhala. Dalam hal ini
terlihat ia mencoba menguatkan tauhid masyarakat Jawa yang
sebelumnya menganut paham dinamisme-animisme. Selain pada
bagian ini elaborasi yang dilakukan oleh Hanbali hanya sekedar-
nya sebagai penjelas dengan tetap memertahankan ciri khas terje-
mahan Al-Qur’an.

Mengenai ekspresi bahasa yang digunakan Hanbali, seperti
yang dikatakan Kartini di muka, sisi ke-Jawaan atau bisa juga
dikatakan vernakularisasi nampak mencolok. Tutur bahasa Jawa

4“Muhammad Badr al-Din al-Zarkasyi, Al-Burhan fi ‘Ulizm Al-Qur ‘an
(Beirut: Dar Al-Kutub Al-llmiyah, 2007 ), h. 48.

458



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

yang ekspresif dan andap ashor (rendah hati) jelas nampak dalam
terjemahan ini. Kasus ini dapat dijumpai pada ayat-ayat yang
dinarasikan dengan dialog. Salah satu ayat yang representatif
untuk mencontohkan fenomena ini adalah ayat 55, dialog peno-
lakan Bani Israil terhadap seruan nabi Musa.

(Lan ilingo maneh) naliko ngucap siro kabeh marang nabi Musa,
“Kawula sedaya boten ngandel dateng jengendika hingga yen sampun
ningali kawula ing Allah kelayan ngedeng terang belekeripun.”
Mangka mati siro kabeh (sedino sewengi) hale siro kabeh pada weruh
barang kang temurun ing siro (nuli nguripake Allah sebab padungane
nabi Musa mangka dadi uripa siro kelawan turun maturun).*

(Dan ingatlah juga) ketika kalian mengatakan kepada Nabi Musa;
“Kami tidak percaya akan yang engkau katakan sampai kami melihat
Allah dengan jelas wujud-Nya.” Maka kalian semua disambar oleh
petir sehingga kalianpun mati. Sehari semalam kalian telah menge-
tahui sesuatu yang turun kepada kalian. (Kemudian Allah meng-
hidupkan kalian kembali sebab doa Nabi Musa sampai kalian bisa
hidup turun-temurun).

Menerjemahkan teks di atas, dari Jawa ke bahasa Indonesia,
penulis sadari tidak dapat sepenuhnya menyerap gaya bahasa yang
ditampilkan. Seperti kata Kartini sebelumnya bahwa teks bahasa
Jawa memiliki rasa dan ekspresi yang kental. Jika melihat konteks
ayat seharusnya yang diketengahkan adalah arogansi kaum nabi
Musa. Akan tetapi besar kemungkinan Hanbali melakukan analogi
sederhana mengenai toto krama (etika sopan santun) kaum kepada
nabi mereka, etika Jawa sejak zaman kerajaan dan terlebih di era
kolonial, bawahan harus hormat dengan atasan. Seperti yang
dikatakan Multatuli bahwa posisi bupati pada saat itu dianalogikan
sebagai raja kecil yang menguasai daerah tertentu yang harus
menyetor dan melapor hasil bumi kepada Residen.*® Sehingga
hirarki nilai petinggi dan bawahan nampak jelas dengan
pemakaian logat krama inggil (halus) bagi bawahan kepada atasan.
Adapun dalam Hidayah al-Rahman gambaran perbedaan kasta

“Hanbali, Hidayah al-Rahman..., h. 62.
46 Multatuli, Max Havelaar..., h. 65-73.

459



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

tampak kentara ketika ia menerjemahkan dialog antara nabi Musa
dan kaumnya.

Milieu santri yang melingkupi Hanbali penjadikan pola
kepenulisannya layaknya Kiai yang tengah membacakan terjemah
kepada muridnya. Teknik sorogan dalam kepenulisan ini melekat
lebih kentara dibanding dengan kitab utama yang diringkasnya. Di
sisi lain Hanbali juga terpengaruh dengan etika Jawa mengenai
lemah lembut dalam bertutur kepada yang dianggap lebih mulia.
Sementara dalam Al-Qur’an tidak terdapat hirarki kebahasaan
untuk pengikut kepada nabi atau bahkan hamba kepada Tuhan,
namun Hanbali dengan karakter Jawanya menerjemahkannya
secara khas dan tentunya berbeda dengan nuansa yang ada dalam
Al-Qur’an. Hanbali menciptakan nuansa baru karena nilai yang
dianutnya.

Penutup

Konteks era kolonial pada dasarnya memengaruhi pola
penulisan terjemah Al-Qur’an Hidayah al-Rahman. Ketatnya
pengawasan pemerintah kolonial terhadap teks yang beredar men-
jadikan penerjemah lebih berhati-hati dalam menuangkan idenya.
Oleh karenanya hampir tidak ditemukan diksi perlawanan
terhadap penjajah dalam terjemah ini. Meskipun begitu Kitab ini
tetap memnuhi fungsinya yakni memudahkan pembaca awam
dalam menelaah kandungan Al-Qur’an, hal ini sekaligus untuk
menjembatani ketimpangan keilmuan yang ada dalam konteks
tersebut.

Penyusunan terjemah ini mengusung tema praktis dan mudah
dipahami oleh pembaca dengan tata letak yang sederhana, tidak
terkesan rumit. Dengan cetakan yang lebih modern kitab ini juga
lebih mudah dibaca dibanding kitab induknya. Ketegasan dalam
menerjemahkan setiap kata ganti juga dinilai dapat memudahkan
pembaca awam. Di sisi lain kitab ini tidak bisa lepas dari lokalitas
ekspresi Jawa penuturnya, dengan penyusunan dialek halus jika
diperlukan.

Penulisan kitab ini membuktikan jika proses penerjemahan
tidak lepas dari horizon pengarang yang dipegaruhi oleh konteks
pada masanya. Selain itu adanya kitab ini menunjukkan bahwa
proses penerjemahan adalah agenda penting meskipun dalam

460



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

keadaan terkolonialisasi. Pembuktian semacam ini sukar didapat
jika tanpa pembacaan holistik terhadap teks di samping nalar
hermeneutis yang akan memudahkan proses penelusuran akan
kandungan teks itu sendiri.

Kitab Hidayah al-Rahman hampir tidak memuat redaksi
perlawan terhadap keadaan faktual era kolonial. Hal ini karena
kehati-hatian penulis jika tidak ingin disebut ketakutan terhadap
opresi dari penguasa. Nuansa pesantren dan Jawa juga memenga-
ruhi tekstur terjemah. Sehingga di satu sisi penulisan diksi terkesan
monoton meskipun mudah dipahami. Di sisi lain pengungkapan
diksi terasa lebih halus jika penulis tengah menerjemahkan dialog
yang diucapkan oleh orang biasa dan terkesan kasar ketika ia
menerjemahkan kata-kata dari tokoh berkedudukan.[]

Daftar Pustaka

Abdul-Raof, Hussein. 2001. Qur’an Translation: Discourse, Texture, and
Exegesis Oxon: Routledge

Albin, Michael. 2007. “The Islamic Book ” dalam Simon Eliot and Jonathan
Rose (eds), A Companion to: The History of the Book. Oxford: Blackwell
Publishing

Ayhan, Ayse. 2015. “Who is the Boss? Questioning Power Relation Between
the Translator and Editor in Turkish Literary Publication” dalam Ahmed
Ankit dan Said Faiq (eds.) Agency and Patronage in Eastern
Translatology. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing

Bassnett, Susan dan Harish Trivedi. 1999. “Introduction: of Colonies, Cannibal
and Vernaculars” dalam Susan Bassnett dan Harish Trivedi (Eds.) Post-
Colonial Translation: Theory and Practice. London: Routledge

Carey, Peter. 2008. The Power of Prophecy: Prince Dipanegara and the End
of an Old Order in Java, 1785-1855. Leiden: KITLV Press

Dillon, HS. 2013. “Soekarno: Membongkar Sisi-sisi Hidup Putra Sang Fajar”
dalam Prisma vol 32, No. 2 & 3

Gusmian, Islah. 2016. “Tafsir Alquran Bahasa Jawa: Peneguhan Identitas,
Ideologi dan Politik” dalam Jurnal Suhuf, Vol. 9, No. 1, Juni

Hatim, Basil. 1997. Communication Across Cultures: Translation Theory and
Contrastive Text Linguistucs. Exeter: University of Exeter Press

461



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463

Hurgronje, C. Snouck. 1906. The Achehnese Vol. Il trans. A. W. S. O’Sullivan.
Leiden: Brill

, C. Snouck. 2007. Mekka in the Latter Part of the 19th Century.
Leiden: Brill

Ichwan, Moch. Nur. 2009. “Negara, Kitab Suci dan Politik: terjemah Resmi
Alquran di Indonesia” dalam Henri Chambert-Loir (ed.) Sadur: sejarah
Terjemahan di Indonesia dan Malaysia terj. Winarsih dkk. Jakarta: KPG

Kartini, Raden Adjeng. 1921. Letters of a Javanese Princess trans. Agnes
Louise Symmers. London: Duckworth

Kevin, W. FOGG. “Seeking Arabs but Looking at Indonesians: Snouck
Hurgronje’s Arab Lens on the Dutch East Indies” dalam Journal of Middle
Eastern and Islamic Studies (in Asia) Vol. 8, No. 1, 2014.

al-Khalidi, Muhammad Hanbali bin Muhammad. 1935. Hidayah al-Rahman fi
Tarjamah Tafsir Al-Qur ’an ila al-Lugah al-Jawiyah. Mesir: Mustafa al-
Bab al-Halabi

Knight, G. Roger. 2013. Commodities and Colonialism: The Story of Big Sugar
in Indonesia, 1880-1942. Leiden: Brill

Laffan, Michael Francis. 2003. Islamic Nationhood and Colonial Indonesia.
London: Routledge

Masrur, M. “Kyai Soleh Darat, Tafsir Faid al-Rahman dan R.A Kartini” dalam
Jurnal At-Tagaddum, Vol. 4 No. 1, Juli 2012

Misbah, Aflahal dan Nuskhan Abid, “Propaganda Kiai Sholih Darat Dalam
Upaya Mewujudkan Harmoni Di Nusantara: Telaah Kitab Manhaj al-
Atqiya” dalam Fikrah: Jurnal limu Agidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4,
No. 1, 2016

al-Mohannadi, Sara. 2008. “Translation and Ideology” dalam Social Semiotics,
Vol. 18, No. 4, Desember

Nahuys, Alphonse Johan Bernard Horstmar. 1868. “Pengantar” dalam
Multatuli, Max Havelaar: Or the Coffee Auctions of the Dutch Trading
Company. Edinburgh: Edmonston&Douglas

Noer, Deliar. 2012. Muhammad Hatta: Hati Nurani Bangsa. Jakarta: Kompas

Pigome, Rony. “Pertentangan Kelas di Indonesia dalam Novel Bumi Manusia
Karya Pramoedya Ananta Toer” dalam Jurnal Pendidikan Bahasa dan
Sastra, Tahun 10, No. 2, Juli 2011

Raffles, Sir Thomas Stamford F.R.S. 1830. The History of Java vol. I. London:
John Murray

462



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq

al-Samarani, Muhammad Shaleh ibn Umar. t.t. Faid al-Raiman fi Tarjamah
Tafsir Kalam Malik al-Dayyan. Tt.

Schleiermacher, Friedrich. 1998. Hermeneutics and Criticism: and Other
Writings terj & Edt., Andrew Bowie. Cambridge: Cambridge University
Press

Toer, Pramoedya Ananta. 2000. Panggil Aku Kartini Saja. Jakarta: Hasta Mitra
, Pramoedya Ananta. 2011 Bumi Manusia. Jakarta: Lentera Dipantara
, Pramoedya Ananta. 2011, Rumah Kaca. Jakarta: Lentera Dipantara

, Pramoedya Ananta. 2011. Anak Semua Bangsa. Jakarta: Lentera
Dipantara

, Pramoedya Ananta. 2011. Jejak Langkah. Jakarta: Lentera Dipantara

, Pramoedya Ananta. 2015. Jalan Raya Pos, Jalan Deandels. Jakarta:
Lentera Dipantara

Ulum, Amirul. 2016. KH. Muhammad Sholeh Darat Al-Samarani: Maha Guru
Ulama Nusantara. Yogyakarta: Global Press

, Amirul. 2017. al-Jawi al-Makki: Kiprah Ulama Nusantara di Haramain.
Yogyakarta: Global Press

van Bruinessen, Martin. 2012 Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat terj. Farid
Wajidi. Yogyakarta: Gading Publishing

Venuti, Lawrence. 2013. Translation Changes Everything: Theory and
Practice New York: Routledge

al-Zarkasyi, Muhammad Badr al-Din. 2007. Al-Burhan fi ‘Ulam Al-Qur ‘an.
Beirut : Dar Al-Kutub Al-limiyah

463



	Muhammad Fathur Rozaq
	UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
	e-mail: lekfathurozaq@gmail.com
	Received: Agustus; Accepted: Desember; Published: Desember
	DOI: http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549

