
442 

 

 
 

 

Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial: 

Telaah  Kitab Terjemah Al-Qur’an Hidāḥyah 

al-Raḥmān 

 

Hermeneutics of the Qur'anic Translation in the 

Colonial Era: Review on the Qur'anic Translation 

Hidāya al-Raḥman 
 

Muhammad Fathur Rozaq 
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

e-mail: lekfathurozaq@gmail.com  

Received: Agustus; Accepted: Desember; Published: Desember 
 

DOI: http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549 
 

Abstract 

The process of translating the Koran into local languages has a 

hermeneutic side that depends on the translator's milieu. This cannot be 

avoided as a logical consequence of the gradation of God's words into 

human words. Even the translated book of the Qur'an Hidāya al-Raḥmān 

by Muhammad Hanbali cannot be separated from the context - in this case 

colonial - so that this work also becomes an integral part that can be used 

to add fragments to the picture of the period. The author assumes that the 

study of this book has its own significance because the translation of the 

Qur'an has a broader range of verses than the Qur'anic commentary which 

is only studied by educated circles. This article will reveal the process of 

writing translation texts written in the pre-independence era. Furthermore, 

the factors causing the content of the text are arranged in a certain way as 

an answer or resistance to the problems at that time. Schleiermacher's 

hermeneutic theory will be used as an approach to understanding the 

overall picture or number and partial description or phenomenon of the text. 

From this it was found that the writing of this book was carried out carefully 

because of the supervision of the colonial government against the text to 

protect the status quo. Besides that, the nuances of the pensantren and 

Javanese ethics strongly influenced the writing style of the book. 

 

Keywords: Translation, Hidāya al-Raḥmān, colonial, hermeneutics. 

 

mailto:lekfathurozaq@gmail.com
http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549


Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

443 

Abstrak 

Proses penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa lokal memiliki sisi 

hermeneutis yang bergantung pada milieu penerjemah. Hal ini tidak dapat 

dihindari sebagai konsekuensi logis akan gradasi dari kata-kata Tuhan 

menjadi kata-kata manusia. Pun kitab terjemah Al-Qur’an Hidāyah al-

Raḥmān karya Muhammad Hanbali tidak lepas dari konteks –dalam hal ini 

kolonial– sehingga karya ini juga menjadi bagian integral yang dapat 

digunakan untuk menambah fragmen gambaran kurun tersebut. Penulis 

berasumsi bahwa telaah terhadap kitab ini memiliki signifikansi tersendiri 

karena terjemah Al-Qur’an memiliki jangakauan lebih luas daripada kitab 

tafsir Al-Qur’an yang hanya dikaji oleh kalangan terpelajar. Artikel ini akan 

mengungkap proses kepenulisan teks terjemah yang dikarang di era pra-

kemerdekaan tersebut. Lebih jauh akan ditelaah faktor-faktor penyebab 

konten teks disusun dengan cara tertentu sebagai jawaban atau perlawanan 

atas permasalahan pada tempo itu. Teori hermeneutika Schleiermacher akan 

digunakan sebagai pendekatan untuk memahami gambaran keseluruhan 

atau nomena dan gambaran parsial atau fenomena dari teks. Dari sini 

ditemukan bahwa penulisan kitab ini dilakukan secara hati-hati karena 

adanya pengawasan dari pemerintah kolonial terhadap teks yang melawan 

status quo. Di samping itu nuansa kepesantrenan dan etika Jawa sangat 

kental memengaruhi gaya kepenulisan kitab. 

Kata Kunci: Terjemah, Hidāyah al-Raḥmān, kolonial, hermeneutika. 

 

 

Pendahuluan 

Memahami kitab suci yang diimani menjadi satu bentuk 

keniscayaan bagi penganut suatu agama. Seorang Muslim juga 

tidak luput dari kebutuhan memahami ajaran agama dalam kitab 

sucinya. Penyebaran agama Islam yang masif meniscayakan ada-

nya penerjemahan bagi Muslim non-Arab. Terjemahan menjadi 

langkah awal praktis untuk memahami subtansi kitab suci karena 

tidak semua Muslim sempat dan sanggup menelaah secara mandiri 

kitab sucinya, lebih-lebih kitab tafsir yang ada. Hal ini tidak lepas 

dari kemampuan bahasa dan kesempatan untuk mendapatkan 

‘kemewahan’ tersebut.   

Proses penerjemahan teks sumber tidak dapat dilakukan serta 

merta karena adanya perbedaan gaya maupun kultur kebahasaan. 

Terlebih pada Al-Qur’an yang notabene adalah firman Tuhan. 

Pemilihan diksi dan stuktur kalimat tidak dapat begitu saja dia-

lihbahasakan mengingat keterbatasan bahasa penerjemah maupun 

kemampuan penerjemah itu sendiri. Tidak mengherankan ketika 



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

444 

Abdul-Raof mensinyalir bahwa di dalam setiap proses penerje-

mahan Al-Qur’an pasti akan timbul ketidakakuratan. Lebih lanjut 

ia menyatakan bahwa penerjemahan Al-Qur’an yang derajat kata-

katanya dari Tuhan tidak akan dapat direproduksi menggunakan 

kata-kata dari manusia.1 Pada gilirannya ketidakseimbangan atau 

dalam bahasa Abdul-Raof ketidakakuratan dalam penerjemahan 

tersebut disadari atau tidak akan berimplikasi pada pembaca teks 

terjemah.2 

Penerjemahan juga memunyai peran penting dalam ranah 

politik. Venuti bahkan menyatakan bahwa frekuensi gerakan para 

nasionalis dapat dilihat dari banyaknya daftar penerjemahan yang 

dikembangkan dari kultur dan bahasa nasional, khususnya sebagai 

koleksi literatur negara. Mengutip pernyataan Hugo, ia me-

nandaskan bahwa bahasa nasional akan diperkuat dengan adanya 

aktifitas penerjemahan.3 Selain dalam ranah politik, teks terje-

mahan menurut Hatim juga mengandung makna ideologis. Faktor 

yang menurutnya dapat dengan mudah mengubah bentuk sosio-

kultural yang ada.4 Lebih jauh–meskipun dalam konteks yang 

berbeda–seperti yang dikatakan oleh Susan Bassnett dan Harish 

Trivedi, penerjemahan bertempat di jantung perlawanan terhadap 

rezim kolonial.5     

Posisi vital terjemahan dalam masyarakat ini juga yang melan-

dasi pemerintahan era Soeharto merevisi terjemah Al-Qur’an 

Departemen Agama (Depag; skr. Kementereian Agama [Kemenag]). 

Seperti yang dituturkan Ichwan bahwa terjemahan Orde Baru 

(Orba) tersebut memuat berbagai macam bias. Misalnya saja 

ketika kata akābira mujrimīhā, yang sebelumnya diterjemahkan 

                                                           
1Hussein Abdul-Raof, Qur’an Translation: Discourse, Texture, and 

Exegesis (Oxon: Routledge, 2001), h. 1.  
2Sara al-Mohannadi, “Translation and Ideology” dalam Social Semiotics, 

Vol. 18, No. 4, Desember 2008, h. 529.  
3Lawrence Venuti, Translation Changes Everything: Theory and Practice 

(New York: Routledge, 2013), h. 117.  
4Basil Hatim, Communication Across Cultures: Translation Theory and 

Contrastive Text Linguistucs (Exeter: University of Exeter Press, 1997), 35.  
5Susan Bassnett dan Harish Trivedi, “Introduction: of Colonies, Cannibal 

and Vernaculars” dalam Susan Bassnett dan Harish Trivedi (eds.) Post-

Colonial Translation: Theory and Practice (London: Routledge, 1999), h. 16.  



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

445 

‘pembesar-pembesar yang jahat’ direvisi menjadi ‘penjahat-

penjahat yang besar’. Menurut Ichwan terjemahan semacam ini 

adalah cara rezim agar kekuasaanya tidak diusik oleh pembaca 

terjemahan Al-Qur’an Depag.6 Oleh karenanya menurut Ayse 

Ayhan mengutip Tymoczko dan Genetzler bahwa segala aspek 

sosiologis yang melingkupi penerjemahan mulai dari hal eksternal 

hingga relasi antara penerjemah, penelaah, editor dan penerbit 

juga berpengaruh besar pada hasil teks terjemahan.7   

Dalam khazanah kajian Al-Qur’an di Indonesia beberapa teks 

terjemahan telah dibahas di antaranya oleh Federspiel, Riddell, 

Ichwan, Azra dan selainnya. Akan tetapi di antara mereka belum 

ada yang membahas tentang terjemahan Al-Qur’an di era kolonial. 

Sejatinya memang belum banyak terjemahan yang beredar pada 

zaman kolonial. Tema yang sering dibahas oleh para pengkaji 

kebanyakan adalah karya tafsir seperti Tarjumān al-Mustafīd 

karya Abdurrauf Singkel, al-Ibrīz karya Bisri Musthafa, Faiḍ al-

Raḥmān fī Tarjamah Tafsīr Kalām Mālik al-Dayyān karya 

Muhammad Saleh Darat al-Samarani dan lain sebagainya. 

Meskipun tema yang diusung ulama di atas adalah terjemah akan 

tetapi subtansi yang ada dalam kitab-kitab tersebut lebih dekat 

dengan tafsir karena dibarengi dengan penjelasan tambahan 

layaknya tafsir al-Jalalāin.  

Memelajari karya tafsir pada masa kolonial seperti yang telah 

disebut di muka adalah sebuah ‘kemewahan’ intelektual. 

Masyarakat pada umumnya belum sampai pada taraf memahami 

tafsir. Kebanyakan mereka lebih fokus memelajari kaifiah ritus 

peribadatan, atau fikih untuk awam. Seperti yang disebutkan oleh 

Bruinessen bahwa pemikiran tentang keislaman di Nusantara 

dipengaruhi oleh fenomena haji. Seorang yang telah menunaikan 

ibadah haji akan mendapatkan legitimasi keilmuan. Sementara 

                                                           
6Moch. Nur Ichwan, “Negara, Kitab Suci dan Politik: terjemah Resmi 

Alquran di Indonesia” dalam Henri Chambert-Loir (ed.) Sadur: sejarah 

Terjemahan di Indonesia dan Malaysia terj. Winarsih dkk (Jakarta: KPG, 

2009), h. 417-434.  
7Ayse Ayhan, “Who is the Boss? Questioning Power Relation Between 

the Translator and Editor in Turkish Literary Publication” dalam Ahmed Ankit 

dan Said Faiq (eds.) Agency and Patronage in Eastern Translatology 

(Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2015), h. 177.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

446 

dalam menjalankan haji tersebut biaya yang dikeluarkan juga 

tidak sedikit disertai berbagai kesukaran yang mengiringinya.8 

‘Mewahnya’ ilmu Al-Qur’an ini pula yang mendorong 

Muhammad Hanbali meringakas Faiḍ al-Raḥmān menjadi satu 

kitab yang murni berbentuk terjemahan yang beredar pada masa 

kolonial dengan judul Hidāyah al-Raḥmān. Hanbali pun, dalam 

pengantarnya, menyatakan, jika terjemahan yang ia tulis adalah 

pengantar untuk kajian tafsir, seperti ungkapannya, “wis nyukupi 

marang kita para awam kang ora ngerti lughah Arab (sudah men-

cukupi bagi kita para awam yang tidak mengerti bahasa Arab).”9 

Akses langsung untuk memelajari Islam dari sumber aslinya 

terhitung semakin ‘mewah’ dalam konteks masyarakat yang 

mengalami kolonialisasi. Lebih-lebih pada masa kolonial terdapat 

fatwa bahwa penerjemahan Al-Qur’an adalah perbuatan yang 

dilarang. Fatwa ini tentu saja berimbas pada minimnya 

pengetahuan masyarakat terhadap kitab sucinya.10 Sudah dimak-

lumi adanya tendensi kolonial yang menumpangi fatwa ini. Sayyid 

Usman, atau yang ditulis oleh Michael Laffan dengan nama Said 

Oesman, tercatat menjalin hubungan perkoncoan yang erat dengan 

Snouck Hurgronje.11 

‘Kemewahan’ inilah yang merisaukan Kartini sebagai salah 

satu muslim di Jawa. Kerisauan yang juga ia sampaikan pada 

sahabat pena-nya, Stella. Untuk melihat betapa dalam kerisauan 

Kartini berikut kutipan suratnya kepada Stella: 
 

The Koran is too holy to be translated into any language whatever. 

Here no one speaks Arabic. It is customary to read from the Koran; 

but what is read no one understands!12                

                                                           
8Martin van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat terj. Farid 

Wajidi (Yogyakarta: Gading Publishing, 2012), h. 7.  
9Muhammad Hanbali bin Muhammad al-Khalidi, Hidāyah al-Raḥmān fi 

Tarjamah Tafsir Al-Qur’an ila al-Lugah al-Jawiah (Mesir: Mushtafa al-Babi 

al-Halabi, 1935), h. 5.   
10Islah Gusmian, “Tafsir Alquran Bahasa Jawa: Peneguhan Identitas, 

Ideologi dan Politik” dalam Jurnal Suhuf, Vol. 9, No. 1, Juni 2016, hlm 153.  
11Michael Francis Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia 

(London: Routledge, 2003), h. 87.  
12Raden Adjeng Kartini, Letters of a Javanese Princess trans. Agnes 

Louise Symmers (London: Duckworth, 1921), h. 21. 



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

447 

Kerisauan mendalam tersebut kemudian terobati saat Kartini 

bertemu dengan Saleh Darat. Olehnya Saleh Darat dimohon 

dengan sangat untuk menerbitkan pengertian Al-Qur’an dalam 

bahasa yang dapat dipahaminya, Jawa. Hanbali pun menulis 

dalam pengantarnya bahwa penulisan terjemah yang ia tangani 

lantaran permohonan dari salah satu murid Saleh Darat, meskipun 

ia tidak menyebut namanya.13 Tak pelak penerjemahan ini adalah 

media utama masyarakat pada waktu itu untuk memahami Al-

Qur’an sebelum mereka mengkaji tafsir yang notabene memunyai 

tingkatan lebih tinggi. 

  Dari sini urgensi mengkaji terjemahan yang beradar di era 

kolonial kiranya dapat ditangkap. Penulis meyakini bahwa 

konteks masa mengikat setiap bagian yang ada di dalamnya 

termasuk manusia dan karya yang diciptakannya. Disadari atau 

tidak manusia sebagai pelaku sejarah pada saat yang sama juga 

terpengaruh oleh konteks sejarah yang melingkupinya. Adanya 

kelindan antara manusia sebagai bagian dari konteks dengan 

konteks sejarah itu sendiri berguna bagi peneliti untuk menangkap 

nomena di balik fenomena yang ada. Khazanah yang ada dalam 

era tertentu dapat dimaknai secara proporsional jika konteks masa 

tersebut diketahui dengan baik. Sementara di sisi lain konteks 

suatu masa juga memerlukan bagian-bagian penyusunnya agar 

dapat direkonstruksi dengan tepat. 

Konteks era kolonial dan teks kitab Hidāyah al-Raḥmān 

menjadi titik tolak penulis dalam mengulas artikel ini. Konteks 

menjadi gambaran menyeluruh dan teks sebagai fragmen parsial. 

Di mana yang pertama berfungsi untuk menjernihkan pemaknaan 

terhadap yang kedua. Adapun yang kedua dapat menjadi bagian 

urgen melengkapi yang pertama. Whole dan part tersebut berke-

lindan menurut teori hermeneutika Schleiermacher, baik grama-

tikal maupun psikologis. Kedua elemen tersebut saling meleng-

kapi satu sama lain dalam rangka pemaknaan terhadap teks. Sisi 

gramatikal menempatkan penulis teks hanya sebagai bagain dari 

bahasa dan menempatkan bahasa sebagai aspek inti penghasil 

ungkapan dari penulis teks. Sementara sisi psikologis menempat-

kan penulis teks sebagai dasar utama dari ungkapan dan menem-

                                                           
13Hanbali, Hidāyah al-Raḥmān..., h. 4.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

448 

patkan bahasa hanya sebagai kaidah sekedarnya. Hasil dari 

pemaknaan hermeneutis menurut Schleiermacher memiliki arti 

tinggi dengan batas lower maxim dan higher maxim. Pemaknaan 

pada tataran lower maxim setidaknya dapat memahami segala hal 

yang dimaksudkan oleh penulis teks tanpa ada kontradiksi. Pada 

tingkat higher maxim seorang dapat memahami apa yang direkon-

struksi penulis teks dan segala hubungannya dengan konteks.14     

 Tujuan dari artikel ini adalah untuk memahami teks terjemah 

Al-Qur’an karya Muhammad Hanbali dalam pemaknaan higher 

maxim. Secara Lebih spesisifk artikel ini akan menggaris-bawahi, 

memetakan dan menganalisa bagian-bagian dari model 

penerjemahan kitab Hidāyah al-Raḥmān. 

 

Pembahasan 

1. Kitab Hidāyah al-Raḥmān dalam Sistem Patronase Era 

Kolonial dan Kaitannya dengan Literasi Qur’ani 

Dalam pengantarnya Hanbali menyatakan jika penulisan 

kitab Hidāyah al-Raḥmān ini selesai ditulis pada tahun 1310 H 

atau 1892 M. Kemudian dicetak pada 1314 H atau 1896 M.15 Pada 

tahun-tahun ini negara Indonesia belum lagi merdeka, bahkan 

belum lagi nama Indonesia terpikirkan oleh masyarakat. Soekarno 

dan Hatta pun belum dilahirkan, presiden pertama Indonesia baru 

lahir pada 1901 dan wakilnya pada 1902.16 Keduanya justru 

dilahirkan pada tahun-tahun meninnggalnya dua tokoh yang 

bersinggungan dengan kitab Hidāyah al-Raḥmān, Kiai Shalih 

Darat dan Kartini. Tokoh pertama wafat pada 1903 sementara 

tokoh kedua meninggal pada 1904.17 Pada tahun 1892 M tampuk 

kepemimpinan Hindia Belanda dipegang oleh Gubernur Jenderal 

C. Pijnacker Hordijk, ia memimpin sejak 1888 dan turun jabatan 

                                                           
14Friedrich Schleiermacher, Hermeneutics and Criticism: and Other 

Writings terj & Edt., Andrew Bowie (Cambridge: Cambridge University Press, 

1998), h. 228-230. 
15Hanbali, Hidāyah al-Raḥmān..., h. 4.  
16Deliar Noer, Muhammad Hatta: Hati Nurani Bangsa (Jakarta: Kompas, 

2012), 3. Lihat juga HS Dillon, “Soekarno: Membongkar Sisi-sisi Hidup Putra 

Sang Fajar” dalam Prisma vol 32, No. 2 & 3 th 2013, h. 77.  
17Amirul Ulum, KH. Muhammad Sholeh Darat Al-Samarani: Maha Guru 

Ulama Nusantara (Yogyakarta: Global Press, 2016), h. xxiii dan 57.  



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

449 

pada 1893 M.18 Selanjutnya pada 1893 hingga 1899 M posisi 

Gubernur Jenderal dijabat oleh Carl Herman Aart van der Wijck.19 

Dapat dikatakan jika kitab terjemahan Hidāyah al-Raḥmān 

berada dalam dua kurun kepemimpinan Gubernur Jenderal, akhir 

masa Hordijk dan permulaan masa van der Wijck. Di mana pada 

masa ini dominasi kompeni dalam mengeruk kekayaan alam Jawa 

sedang dalam puncak-puncaknya setelah mereka berhasil 

memenangi perang Jawa (1825-1830).20 Juga karena sebelumnya 

infrastruktur sepanjang tanah Jawa dari Anyer sampai Panarukan 

telah dibangun oleh Deandels pada 1808.21 Perlu diketahui bahwa 

komoditi andalan pemerintah Hidia Belanda adalah gula yang 

pada masa itu layaknya minyak di masa kini. Produksi gula sejak 

1881 dapat dinaikkan 4800 persen dibanding pada 1830.22 Namun 

pada tahun 1888 terjadi pembrontakan di Cilegon yang dimotori 

oleh ulama.23 Pembrontakan yang dilakukan oleh penduduk Jawa 

akan menyedot pendapatan pemerintah Hindia Belanda. Enggan 

dirugikan terus-menerus Hordijk yang baru saja dilantik membuat 

kebijakan untuk mulai mengawasi gerak-gerik ulama dengan 

dengan mengutus Snouck Hurgronje pada 1891 sebagai Adviseur 

voor Oosterse Talen en Mohammedaanse Wetgeving (Penasihat 

bahasa Timur dan Hukum Islam).24 

Untuk masuk lebih dalam menuju konteks era kolonial dan 

merekonstruksi perasaan penduduk Jawa pada masa tersebut 

penuturan Kartini dapat dijadikan sebagai opsi. Dalam suratnya 

Kartini menyebut Max Havelaar karya Multatuli sebagai gam-

baran keadaan bangsanya. Menyangkut posisi masyarakat, aturan 

                                                           
18Michael Francis Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: 

The Umma Below the Winds (London: Routledge, 2003), h. 89.  
19G. Roger Knight,  Commodities and Colonialism: The Story of Big Sugar 

in Indonesia, 1880-1942 (Leiden: Brill, 2013), h. 99.  
20Peter Carey, The Power of Prophecy: Prince Dipanegara and the End 

of an Old Order in Java, 1785-1855 (Leiden: KITLV Press, 2008), h. 605.  
21 Pramoedya Ananta Toer, Jalan Raya Pos, Jalan Deandels (Jakarta: 

Lentera Dipantara, 2015), h. 130. 
22Knight,  Commodities and Colonialism...., h. 1.  
23Amirul Ulum, al-Jawi al-Makki: Kiprah Ulama Nusantara di Haramain 

(Yogyakarta: Global Press, 2017), 257-260.  Lihat juga Bruinessen, Kitab 

Kuning..., h. 14. 
24Laffan, Islamic Nationhood..., h. 89  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

450 

antar kelas dan bahkan bahasa.25 Seperti yang dikatakan oleh 

Soerjono Soekanto bahwa pendapat para antropolog menunjuk 

pada unsur kebudayaan universal yang salah satunya adalah 

kesenian dan sastra masuk dalam salah satu bagiannya. Sastra 

merupakan manifestasi pemahaman pemikiran masyarakat sekali-

gus cerminan konteks ketika karya tersebut lahir.26 Karya Multatuli 

ini bahkan oleh Pramoedya Ananta Toer dikatakan sebagai kisah 

simbolik yang berhasil menggambarkan konteks kolonial pada 

masa tersebut ketika masyarakat dibebani sistem tanam paksa.27 

Multatuli yang merupakan nama pena dari Eduard Douwes 

Dekker adalah mantan asisten resisden di Lebak, Banten mampu 

menguraikan dengan halus kebiadaban Belanda yang jarang 

diketahui masyarakat Eropa.28 Max Havelaar sendiri menyoroti 

kebengisan peradaban Belanda atau kalau boleh dikatakan Barat 

yang mengakui diri mereka berbudi tetapi begitu tega terhadap 

penduduk asli Hindia Belanda.  

Selain karya Multatuli terdapat karya lain yang ditulis oleh 

Pramoedya Ananta Toer yakni tetralogi Bumi Manusia untuk 

dapat ‘merasakan’ konteks pada masa tersebut. Melalui tokoh 

Minke yang merupakan nama alias dari Raden Mas Tirto Adhi 

Soerjo, salah satu pendiri Sarekat Dagang Islam dan harian Medan 

Prijaji, Pramoedya menguliti kronik era kolonial dan menelan-

janginya. Hirarki kekuasaan digambarkan dengan jelas olehnya, 

Ratu-Gubernur jenderal-asisten residen-Bupati-rakyat pribumi, 

begitu pula dialektika yang terjadi antar setiap tingkatan hirarki. 

Rakyak biasa selalu bercakar ayam dan menunduk ketika bertemu 

dengan keturunan Eropa atau pejabat. Ketimpangan pendidikan 

yang pada waktu itu hanya dapat diemban oleh anak pejabat atau 

Bupati, sementara kebanyakan rakyat dibiarkan tanpa pendidikan. 

                                                           
25Kartini, Letters of a Javanese Princess..., h. 22. 
26Rony Pigome, “Pertentangan Kelas di Indonesia dalam Novel Bumi 

Manusia Karya Pramoedya Ananta Toer” dalam Jurnal Pendidikan Bahasa dan 

Sastra, Tahun 10, No. 2, Juli 2011.  
27Pramoedya Ananta Toer, Panggil Aku Kartini Saja (Jakarta: Hasta 

Mitra, 2000), h. 6.   
28Alphonse Johan Bernard Horstmar Nahuys, “Pengantar” dalam 

Multatuli, Max Havelaar: Or the Coffee Auctions of the Dutch Trading 

Company (Edinburgh: Edmonston&Douglas, 1868), h. vi-x.   



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

451 

Sayangnya Pramoedya tidak menyinggung tentang santri dalam 

karyanya. Kebijakan tentang gula juga disinggung bersamaan 

dengan jalannya tanam paksa, di sini keculasan Pemerintah 

nampak begitu jelas. Keculasan lain yang digambarkan dalam 

buku ini adalah pengasingan terhadap tokoh-tokoh berbahaya 

menurut pemerintah. Bahkan hingga pemikiran yang ada pada 

waktu itu mengenai negara, mengenai kemerdekaan yang belum 

lagi terpikirkan juga ditulis oleh Pramoedya dengan indah.29 

Mengenai pengetahuan pribumi akan Islam pada masa ter-

sebut Kartini juga dapat dijadikan sebagai acuan. Kartini pernah 

menyebut Snouck Hurgronje dalam suratnya, lantas memohon 

kepada sahabat pena-nya agar menanyakan kepada Hurgronje 

perihal hak dan kewajiban seorang istri dan anak. Ia pun menulis 

rasa malu yang sangat akan ketidaktahuannya akan agamanya 

sendiri. Untuk lebih jelasnya berikut penuturan Kartini: 
 

I have a request to make of you, an important one; when you see 

your friend, Dr. Snouck-Hurgronje, ask him if, among the 
Mohammedans, there are laws and majority, as among you. Or should 

I write myself to his excellency for enlightment? There are some things 

I should be glad to know about the right and duties, or, better still, the 
laws concerning the Mohammedan wife and daughter. How strange 

for me to ask! It make me ashamed that we do not know ourselves. We 
know so bitterly little.30    

 

Meskipun acuan ini tidak dapat digeneralisasi namun adanya 

legitimasi keilmuan bagi orang yang telah melaksanakan haji, 

bahkan lebih jauh juga terdapat legitimasi politik, dapat menjadi 

penguat asumsi bahwa penguasaan akan ilmu agama Islam masih 

jarang dimiliki masyarakat pada masa itu. Seperti yang dipaparkan 

oleh Bruinessen bahwa proses keberangkatan haji dengan kapal 

menunjukkan tidak lebih dari separuh jamaah yang kembali 

dengan selamat.31 Demikian juga yang dinyatakan oleh Kiai 

Shaleh Darat dalam kitab Minhāj al-Atqiyā’  seperti dikutip oleh 

                                                           
29Lihat Pramoedya Ananta Toer, Bumi Manusia; Anak Semua Bangsa; 

Jejak Langkah; Rumah Kaca (Jakarta: Lentera Dipantara, 2011)    
30Kartini, Letters of a Javanese Princess..., h. 162.  
31Bruinessen, Kitab Kuning..., h. 12.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

452 

Aflahal Mishbah bahwa kondisi negara pada tahun 1316 H adalah 

negara yang lemah Islamnya, namun tinggi kekufurannya. Orang-

orang munafik mulia sementara orang mukmin hina. Perbuatan 

tercela begitu maraknya sementara kebajikan hampir sirna tiada.32  

Jika yang dianggap memunyai otoritas keilmuan Islam hanya 

orang yang telah menunaikan haji maka semakin sedikit pula 

kesempatan masyarakat yang tidak mampu untuk kemudian diang-

gap berilmu–agama–seperti halnya Kartini. Bahwa hanya orang 

yang pernah pergi ke Arab dan mahir berbahasa Arab yang dapat 

dikatakan ‘mengetahui’ agama, dianggap sebagai sosok otoritatif. 

Mengenai persebaran literatur Islam Kartini juga menuliskan 

dalam suratnya pada 17 Agustus 1902 bahwa ia telah menerima 

kiriman buku berbahasa Jawa dengan huruf Arab. Meskipun ia 

tidak menyebutnya pegon namun yang dikatakannya jelas meru-

juk pada kitab Arab pegon, yakni kitab berbahasa Jawa dengan 

karakter huruf Arab. Dari sinilah Kartini mulai memelajari bahasa 

Arab dan juga belajar menuliskannya. 
 

Out of pure joy, an old woman here sent us her collections of books, 
old Javanese manuscripts; many written in Arabic characters. We are 

going to study Arabic so that we can read and write it. 
You know perhaps that Javanese books are very rare and hard to 

find because they are written with the hand. Only a few of them are 
printed. We are reading now a lovely poem in the flower-tongue. How 

I wish that you knew our language. I should be so glad if you could 

enjoy all our fine things in the original. Have you any desire to learn 
the Javanese language? It is difficult–certainly, but it is beautiful. It is 

a sentient language; often the words seem to be conscious, they 
express so much.33    

 

Sayangnya Kartini tidak menyebut secara jelas kitab apa yang 

ia baca dan sajak mana yang ia katakan indah tersebut. Ia hanya 

memberikan pertanda bahwa yang ia baca bersumber dari bahasa 

Arab, karena ia mengatakan belajar bahasa Arab, dan di sisi lain 

                                                           
32Aflahal Misbah dan Nuskhan Abid, “Propaganda Kiai Sholih Darat 

Dalam Upaya Mewujudkan Harmoni Di Nusantara: Telaah Kitab Manhaj al-

Atqiya” dalam Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4, No. 

1, 2016.  
33Kartini, Letters of a Javanese Princess..., h. 216.  



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

453 

kitab tersebut berbahasa Jawa. Besar kemungkinan yang sedang 

dibicarakan Kartini adalah terjamahan Al-Qur’an. Lebih jauh 

bahkan M. Masrur menyatakan betapa besar rasa syukur Kartini 

setelah mengetahui makna beberapa ayat Al-Qur’an dan cara 

pandangnya yang diulas sebagai implikasi setelah membaca 

terjemahan Al-Qur’an. Adagium Kartini “Door Duisternis Tot 

Licht” pun tidak lepas dari pengaruh pemaknaan Al-Qur’an.34 

Merujuk kembali pada apa yang dikatakan Kartini di atas 

mengenai percetakan literatur berbahasa Jawa pada masa tersebut, 

ia mengatakan fakta sebenarnya. Meskipun mungkin dapat 

diragukan seberapa luas wawasannya terhadap seluruh kitab yang 

beredar di Jawa namun setidaknya ia telah berhasil membaca 

konteks yang ada dengan analisanya. Bahwa memang pada masa 

tersebut belum banyak. Seperti yang dituturkan oleh Michael 

Albin bahwa pada medio 1854 percetakan buku dengan litiograf 

baru dimulai. Adapun buku yang pertama kali dicetak adalah Al-

Qur’an. Sementara dari kebanyakan buku yang beredar di Timur, 

termasuk Hindia Belanda pada waktu itu, bertajuk keislaman atau 

karya keagamaan.35   

Jika dirunut kebelakang seperti yang dikatakan Raffles bahwa 

buku Islami yang berbahasa Jawa ditulis dengan menggunakan 

bentuk karakter Arab. Untuk kemudian disebut Pegon meskipun 

praktik semacam ini tidak dimaksudkannya secara general. 

Bahkan menurut Raffles Al-Qur’an telah diterjemahkan atau bisa 

dikatakan diparafrase pada medio 1700 Masehi dan diaplikasikan 

ke dalam pasal Jawa oleh seorang terpelajar dari Pranaraga. Sebagai 

konsekuensinya kitab tersebut diberi titel Kiai Pranaraga. 

Menguatkan apa yang dituturkan Albin di atas, Raffles juga 

mengatakan jika literatur Arab meningkat jumlahnya pada 1830-

an.36 Sayangnya Raffles tidak mengelaborasi Pegon lebih jauh, 

tidak seperti ketika ia menjelaskan dengan rinci mengenai aksara 

                                                           
34M. Masrur, “Kyai Soleh Darat, Tafsir Faid al-Rahman dan R.A Kartini” 

dalam Jurnal At-Taqaddum, Vol. 4 No. 1, Juli 2012  
35Michael Albin, “The Islamic Book” dalam Simon Eliot and Jonathan 

Rose (eds), A Companion to: The History of the Book (Oxford: Blackwell 

Publishing, 2007), h. 175.   
36Sir Thomas Stamford Raffles, F.R.S., The History of Java vol. I 

(London: John Murray, MDCCCXXX/ 1830), h. 445.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

454 

Jawa. Ketika mengulas literatur beraksara Jawa ia bahkan sanggup 

melakukan analisa terhadap Epos Baratayudha dan menerje-

mahkan Sekar Sepoh yang notabene adalah puisi Jawa kuno. 

Dilihat dari ketekunannya mengulas objek kajian tidak mungkin 

Pegon sengaja dilewati begitu saja kecuali karena kurangnya 

kapabilitas dalam membacanya. Hal ini memunculkan tesis bahwa 

Pegon pada masa tersebut memang digunakan sebagai alat propa-

ganda. Mengingat pihak kompeni akan kesusahan melakukan 

verifikasi teks Pegon, adakah teks tersebut memang murni sebagai 

ajaran agama atau di dalamnya terselip propaganda.37 Meskipun 

tesis tersebut dapat dikatakan lemah jika melihat betapa sosok 

Snouck Hurgronje sebagai penasihat keagamaan Gubermen 

sangat detail dan awas dalam meneliti karya-karya pribumi 

maupun pergerakan mereka, sampai ke tanah Haram.38 Kecil 

kemungkinan Hurgronje tidak mengerti Pegon, jika ia sendiri 

dalam The Achehnese dengan lihainya mendeskripsikan teks 

berbahasa Aceh dengan bentuk karakter Arab.39  

Ketatnya pengawasan dari aparat Gubermen dalam hal ini 

memengaruhi terjemahan Muhammad Hanbali sehingga tidak 

sedikitpun disinggung tentang penjajah, Belanda, kompeni, atau 

sebutan lainnya. Di satu sisi memang tidak ada kata penjajah 

dalam Al-Qur’an tetapi di sisi lain Hanbali tidak mungkin buta 

realitas kekejaman kompeni terhadap bangsanya. Dengan gayanya 

yang seringkali memberi elaborasi pada kata-kata tertentu Hanbali 

dapat saja mengelaborasi kata zalim atau kafir misalnya yang pada 

saat itu digunakan sebagai resistensi budaya lokal.40 Dapat 

dipahami jika Hanbali berhati-hati agar jangan sampai karyanya 

                                                           
37Misbah, “Propaganda Kiai Sholih Darat...., h. 104.  
38Lihat C. Snouck Hurgronje, Mekka in the Latter Part of the 19th Century 

(Leiden: Brill, 2007), 299-312. Bandingkan dengan Kevin W. FOGG, “Seeking 

Arabs but Looking at Indonesians: Snouck Hurgronje’s Arab Lens on the Dutch 

East Indies” dalam Journal of Middle Eastern and Islamic Studies (in Asia), 

Vol. 8, No. 1, 2014.    
39C. Snouck Hurgronje, The Achehnese Vol. II trans. A. W. S. O’Sullivan 

(Leiden: Brill, 1906), h. 3.   
40 Dalam tetralogi Bumi Manusia disebutkan bahwa beberapa kalangan 

Muslim menghukumi haram memakai pakaian seperti setelan jas, celana, 

maupun sepatu karena itu menyerupai orang kafir. 



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

455 

dicekal oleh pemerintah kolonial. Lebih-lebih agar ia tidak turut 

diasingkan layaknya para propagandis pemberontak kompeni. 

Namun terdapat satu ayat yang dekat dengan konteks Deandels 

yang telah disebut di muka. Pada ayat 11 tentang berbuat 

kerusakan di muka bumi ia menulis. 
 

Adapun tingkah laku munafik ketika mendapatkan tuturan dari 

Nabi saw atau orang yang beriman; “(Wahai hamba Allah) janganlah 

kalian berbuat kerusakan di bumi Allah (dengan keingkaran dan 

pencegahan terhadap orang yang ingin masuk agama Islam). Mereka 

pun menjawab; “Bukan seperti itu, yang pasti adalah kami hanya 

berbuat hal yang patut (di dalam bumi Allah ini. Tiada kami berbuat 

kerusakan, kami hanya memakmurkan bumi ini serta melebarkan jalan 
untuk mendapatkan mata pencarian, sehingga dunia ini menjadi maju 

dan makmur.”) Itulah jawaban orang munafik oleh karenanya Allah 

menolak ucapan mereka tersebut dengan firman-Nya pada ayat 

selanjutnya.41 
  

Hanya sebatas demikian sindiran yang dituliskan oleh Han-

bali dalam terjemahannya. Sindiran tersebut nyatanya termasuk 

bagian dari elaborasinya, meskipun sangat tipis dan bahkan 

hampir tidak terlihat menyinggung perihal penjajahan, masyarakat 

pada masanya tentu merasakan betul untuk apa dan siapa kalimat 

tersebut dialamatkan. Tentu yang ia lakukan adalah jalan aman, 

penyebaran subtansi Al-Qur’an tentu lebih utama daripada 

propaganda politik atau lain sebagainya. 

 

2. Struktur dan Pendekatan Kitab Terjemah Al-Qur’an 

Hidāyah al-Raḥmān 

Hanbali telah menyebutkan dalam pengantarnya seperti yang 

telah idkatakan di muka bahwa kitab ini adalah ringkasan dari 

Faiḍ al-Raḥmān  karya Kiai Shaleh Darat. Secara garis besar dari 

bagian pengantar Hanbali telah melakukan proses penyaringan. 

Pada bagian-bagian tertentu ia melakukan parafrase kalimat-

kalimat Kiai Shaleh. Namun pada bagian lain ia melakukan 

elaborasi yang sejatinya tidak ditemukan dalam kitab Faiḍ al-

Raḥmān. 

                                                           
41Hanbali,  Hidāyah al-Raḥmān..., h. 23.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

456 

Dari segi penerbitan juga terhat jelas bagaimana kitab 

karangan Kiai Shaleh masih berbentuk tulisan tangan. Sementara 

yang ditulis Hanbali telah menggunakan teknik cetak seperti yang 

dikatakan Albin di atas. Untuk itu membaca kitab yang terakhir 

akan lebih mudah daripada membaca yang terdahulu. Hal ini 

kemudian yang menjadi kemumungkinan persebaran kitab 

terakhir dapat dikatakan lebih luas dan mampu ditangkap oleh 

awam. Oleh karena kitab yang pertama meskipun ia adalah kitab 

induk tetapi cetakannya masih kuno dan seperti disebut dimuka 

tidak semua orang awam mampu memahami kajian tafsir yang 

notabene dikhususkan bagi santri tertentu.  

Perlu diketahui bahwa meskipun Kiai Shaleh memberi judul 

kitabnya dengan tema fī Tarjamah Tafsīr Kalām Mālik al-Dayyān, 

kata terjemah di situ tidak dapat dijadikan legitimasi bahwa kitab 

beliau adalah terjemahan Al-Qur’an. Mengingat panjangnya 

elaborasi yang diberikan dalam kitabnya tersebut, lebih tepat jika 

kata terjemah di situ dipahami sebagai frasa bersatu dengan kata 

tafsir. Jika dilihat kembali dalam pengantarnya42 dan bagaimana 

cara Kiai Shaleh menyebut rujukannya dapat dikatakan yang 

dimaksud terjemah tafsir di situ adalah proses kompilasi dan 

penerjemahan karya tafsir yang dirujuk sebagai bagian utama 

dalam kitabnya. Dari sisi dapat dipahami bahwa konten yang ada 

dalam Faiḍ al-Raḥmān dan Hidāyah al-Raḥmān berbeda dari segi 

kuantitasnya. Kitab yang terakhir lebih dekat dengan pengertian 

terjemah di masa kini. Selain itu tata letak kitab ini yang menaruh 

terjemah di samping teks asli sedikit banyak memudahkah 

pembaca awam untuk sekaligus membaca terjemahan dan belajar 

bahasa Arab.  

Hidāyah al-Raḥmān pada dasarnya memang di-setting sepa-

dan dengan kalimat yang tertuang dalam teks Al-Qur’an. Namun 

begitu dalam beberapa bagian Hanbali tetap memberikan elabo-

rasi demi terwujudnya pengertian yang mudah dipaham oleh 

pembaca awam. Pemberian elaborasi ini seringkali ditandai de-

ngan penambahan tanda buka dan tutup kurung, meski terkadang 

                                                           
42Manuskrip Faiḍ al-Raḥmān penulis jumpai dalam keadaan tanpa cover 

sehingga belum diketahui keterangan judul, tempat terbit, penerbit dan tahun 

diterbitkannya naskah ini.  



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

457 

juga ditemui elaborasi yang tidak menggunakan tanda tersebut. 

Elaborasi paling sering ditemui berkenaan dengan ḍamīr atau kata 

ganti, seringkali ia lebih memilih untuk mengulangi penyebutan 

subjek atau objek bahasan meskipun dalam teks Al-Qur’an 

dilafalkan dengan ḍamīr. Kasus dapat dengan mudah dijumpai 

bahkan hampir dalam setiap ayat. Berikut contoh terjemah ayat 

tujuh: 
 

(Mulane ora podo iman kafir kabeh merga wis ngecap lan ngelak 
Allah subhanahullah taala ing atase atine wong kafir kabeh). Mangka 

dadi ora bisa melebu apa iman lan pitutur thaat lan pengerungune den 
buntoni (mangka dadi ora bisa kerungu ing barang kang hak). Lan 

peningale kafir kabeh iku den tutupi (dadi ora bisa ningali barang 

kang hak). Lan tetep keduwe kafir kabeh apa siksa kang banget tur 
kang langgeng. Ayat nenem iku nerangake hale mukmin lan kafir, ayat 

iki wa min al-nas tumeka pengandika inna Allah ala kulli syai’ qadir 

iku anerangake hale munafik. Asal-asale munafik iku Abdullah bin 

Ubay.43 

(Maka tidak akan pernah beriman orang-orang kafir itu karena 

Allah telah menyegel dan menetapkan kerasnya hati orang-orang 

kafir). Sehingga iman serta tuturan ketaatan tidak akan dapat 

memasuki hati orang-orang kafir. Pendengaran orang-orang kafir 

dibuntu (sehingga tiada lagi dapat mendengarkan hal yang hak). 

Pengpenglihatan orang-orang kafir tertutup (sehingga tidak bisa 

melihat akan perkara yang hak). Bagi orang-orang kafir akan ada siksa 

yang berat dan abadi. Ayat enam dan ayat ini menerangkan perihal 

orang beriman dan orang kafir. Ayat selanjutnya wa min al-nas hingga 

ayat inna Allah ala kulli syai’(in) qadir akan menerangkan perihal 

keadaan orang munafik. Di mana salah satu tokoh munafik adalah 

Abdullah bin Ubay. 

 

Dapat dilihat bagaimana karakteristik ini terbentuk dari rutini-

tas ngaji sorogan atau proses mendaras kitab secara tradisional. 

Dalam proses ini para santri akan diminta untuk menjelaskan 

secara detail kandungan dan susunan setiap kata dengan kaidah 

nahwu dan ṣaraf. Tentu dalam hal ini posisi ḍamīr turut pula 

dipertegas. Elaborasi Hanbali akan setiap kata ganti yang ada akan 

                                                           
43Hanbali, Hidāyah al-Raḥmān..., h. 20.  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

458 

sangat memudahkan pembaca awam yang belum peka akan kata 

ganti. 

Contoh di atas sekaligus menunjukkan bahwa Hanbali juga 

memerhatikan kaidah munāsabah al-āyat. Dalam beberapa bagian 

ia mengelaborasi terlebih dahulu subtansi ayat sebelum dan 

sesudahnya untuk kemudian melanjutkan penerjemahan pada ayat 

setelahnya. Tentang munasabah ini al-Zarkasyi menyatakan 

bahwa munasabah yaitu menghubungkan ayat pembuka dan ayat 

penutup kemudian mengembalikannya kepada makna yang ada 

pada keduanya, mengaitkan yang umum dengan yang khusus, 

aqlī, ḥissī, atau khālī, atau yang berhubungan dengan sebab akibat, 

kemiripan, pertentangan ayat dan sebagainya.44 Tentu perhatian 

akan munasabah ayat ini dapat dinilai sebagai pemikiran yang 

maju. Mengingat kaidah ini baru dijumpai pada masa mufasir 

muta’akhirin dengan tokoh al-Biqa’i yang mengarang Naẓm al-

Durar fi Tanāsub al-Ay wa al-Suwar. 

Pada bagian-bagian tertentu hanbali juga mengetengahkan 

riwayat yang telah masyhur. Tercatat ia memberikan elaborasi 

pada beberapa ayat terutama berkenaan dengan kisah. Pada ayat 

dua puluh mengenai sebab kemunafikan, di sini ia memaparkan 

riwayat perihal Abdullah bin Ubay. Pada ayat tiga puluh hingga 

tiga puluh delapan tentang kisah nabi Adam as, pada ayat ini 

elaborasinya lebih berfariasi bahkan ia juga merujuk pada Abu 

Madyan al-Tilmisani dan Abu al-Abbas yang merupakan guru dari 

Ibn al-Arabi. Pada ayat 103 ia mengelaborasi cukup panjang kisah 

nabi Sulaiman di mana titik tekan yang ia sampaikan adalah 

mengenai malapetaka bagi penyembah berhala. Dalam hal ini 

terlihat ia mencoba menguatkan tauhid masyarakat Jawa yang 

sebelumnya menganut paham dinamisme-animisme. Selain pada 

bagian ini elaborasi yang dilakukan oleh Hanbali hanya sekedar-

nya sebagai penjelas dengan tetap memertahankan ciri khas terje-

mahan Al-Qur’an. 

Mengenai ekspresi bahasa yang digunakan Hanbali, seperti 

yang dikatakan Kartini di muka, sisi ke-Jawaan atau bisa juga 

dikatakan vernakularisasi nampak mencolok. Tutur bahasa Jawa 

                                                           
44Muhammad Badr al-Din al-Zarkasyi, Al-Burhān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān 

(Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2007 ), h. 48. 



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

459 

yang ekspresif dan andap ashor (rendah hati) jelas nampak dalam 

terjemahan ini. Kasus ini dapat dijumpai pada ayat-ayat yang 

dinarasikan dengan dialog. Salah satu ayat yang representatif 

untuk mencontohkan fenomena ini adalah ayat 55, dialog peno-

lakan Bani Israil terhadap seruan nabi Musa. 
 

(Lan ilingo maneh) naliko ngucap siro kabeh marang nabi Musa, 

“Kawula sedaya boten ngandel dateng jengendika hingga yen sampun 
ningali kawula ing Allah kelayan ngedeng terang belekeripun.” 

Mangka mati siro kabeh (sedino sewengi) hale siro kabeh pada weruh 

barang kang temurun ing siro (nuli nguripake Allah sebab padungane 
nabi Musa mangka dadi uripa siro kelawan turun maturun).45    

(Dan ingatlah juga) ketika kalian mengatakan kepada Nabi Musa; 

“Kami tidak percaya akan yang engkau katakan sampai kami melihat 

Allah dengan jelas wujud-Nya.” Maka kalian semua disambar oleh 

petir sehingga kalianpun mati. Sehari semalam kalian telah menge-

tahui sesuatu yang turun kepada kalian. (Kemudian Allah meng-

hidupkan kalian kembali sebab doa Nabi Musa sampai kalian bisa 

hidup turun-temurun). 
  

Menerjemahkan teks di atas, dari Jawa ke bahasa Indonesia, 

penulis sadari tidak dapat sepenuhnya menyerap gaya bahasa yang 

ditampilkan. Seperti kata Kartini sebelumnya bahwa teks bahasa 

Jawa memiliki rasa dan ekspresi yang kental. Jika melihat  konteks 

ayat seharusnya yang diketengahkan adalah arogansi kaum nabi 

Musa. Akan tetapi besar kemungkinan Hanbali melakukan analogi 

sederhana mengenai toto krama (etika sopan santun) kaum kepada 

nabi mereka, etika Jawa sejak zaman kerajaan dan terlebih di era 

kolonial, bawahan harus hormat dengan atasan. Seperti yang 

dikatakan Multatuli bahwa posisi bupati pada saat itu dianalogikan 

sebagai raja kecil yang menguasai daerah tertentu yang harus 

menyetor dan melapor hasil bumi kepada Residen.46 Sehingga 

hirarki nilai petinggi dan bawahan nampak jelas dengan 

pemakaian logat krama inggil (halus) bagi bawahan kepada atasan. 

Adapun dalam Hidāyah al-Raḥmān gambaran perbedaan kasta 

                                                           
45Hanbali, Hidāyah al-Raḥmān..., h. 62.  
46 Multatuli, Max Havelaar..., h. 65-73. 



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

460 

tampak kentara ketika ia menerjemahkan dialog antara nabi Musa 

dan kaumnya.  

Milieu santri yang melingkupi Hanbali penjadikan pola 

kepenulisannya layaknya Kiai yang tengah membacakan terjemah 

kepada muridnya. Teknik sorogan dalam kepenulisan ini melekat 

lebih kentara dibanding dengan kitab utama yang diringkasnya. Di 

sisi lain Hanbali juga terpengaruh dengan etika Jawa mengenai 

lemah lembut dalam bertutur kepada yang dianggap lebih mulia. 

Sementara dalam Al-Qur’an tidak terdapat hirarki kebahasaan 

untuk pengikut kepada nabi atau bahkan hamba kepada Tuhan, 

namun Hanbali dengan karakter Jawanya menerjemahkannya 

secara khas dan tentunya berbeda dengan nuansa yang ada dalam 

Al-Qur’an. Hanbali menciptakan nuansa baru karena nilai yang 

dianutnya.    

       

Penutup 

  Konteks era kolonial pada dasarnya memengaruhi pola 

penulisan terjemah Al-Qur’an Hidāyah al-Raḥmān. Ketatnya 

pengawasan pemerintah kolonial terhadap teks yang beredar men-

jadikan penerjemah lebih berhati-hati dalam menuangkan idenya. 

Oleh karenanya hampir tidak ditemukan diksi perlawanan 

terhadap penjajah dalam terjemah ini. Meskipun begitu kitab ini 

tetap memnuhi fungsinya yakni memudahkan pembaca awam 

dalam menelaah kandungan Al-Qur’an, hal ini sekaligus untuk 

menjembatani ketimpangan keilmuan yang ada dalam konteks 

tersebut. 

Penyusunan terjemah ini mengusung tema praktis dan mudah 

dipahami oleh pembaca dengan tata letak yang sederhana, tidak 

terkesan rumit. Dengan cetakan yang lebih modern kitab ini juga 

lebih mudah dibaca dibanding kitab induknya. Ketegasan dalam 

menerjemahkan setiap kata ganti juga dinilai dapat memudahkan 

pembaca awam. Di sisi lain kitab ini tidak bisa lepas dari lokalitas 

ekspresi Jawa penuturnya, dengan penyusunan dialek halus jika 

diperlukan. 

Penulisan kitab ini membuktikan jika proses penerjemahan 

tidak lepas dari horizon pengarang yang dipegaruhi oleh konteks 

pada masanya. Selain itu adanya kitab ini menunjukkan bahwa 

proses penerjemahan adalah agenda penting meskipun dalam 



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

461 

keadaan terkolonialisasi. Pembuktian semacam ini sukar didapat 

jika tanpa pembacaan holistik terhadap teks di samping nalar 

hermeneutis yang akan memudahkan proses penelusuran akan 

kandungan teks itu sendiri. 

Kitab Hidāyah al-Raḥmān hampir tidak memuat redaksi 

perlawan terhadap keadaan faktual era kolonial. Hal ini karena 

kehati-hatian penulis jika tidak ingin disebut ketakutan terhadap 

opresi dari penguasa. Nuansa pesantren dan Jawa juga memenga-

ruhi tekstur terjemah. Sehingga di satu sisi penulisan diksi terkesan 

monoton meskipun mudah dipahami. Di sisi lain pengungkapan 

diksi terasa lebih halus jika penulis tengah menerjemahkan dialog 

yang diucapkan oleh orang biasa dan terkesan kasar ketika ia 

menerjemahkan kata-kata dari tokoh berkedudukan.[]    

 

 

Daftar Pustaka 

 

Abdul-Raof, Hussein. 2001. Qur’an Translation: Discourse, Texture, and 

Exegesis Oxon: Routledge  

Albin, Michael. 2007. “The Islamic Book” dalam Simon Eliot and Jonathan 

Rose (eds), A Companion to: The History of the Book. Oxford: Blackwell 

Publishing 

Ayhan, Ayse. 2015. “Who is the Boss? Questioning Power Relation Between 

the Translator and Editor in Turkish Literary Publication” dalam Ahmed 

Ankit dan Said Faiq (eds.) Agency and Patronage in Eastern 

Translatology. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing  

Bassnett,  Susan dan Harish Trivedi. 1999. “Introduction: of Colonies, Cannibal 

and Vernaculars” dalam Susan Bassnett dan Harish Trivedi (Eds.) Post-

Colonial Translation: Theory and Practice. London: Routledge 

Carey, Peter. 2008. The Power of Prophecy: Prince Dipanegara and the End 

of an Old Order in Java, 1785-1855. Leiden: KITLV Press  

Dillon, HS. 2013. “Soekarno: Membongkar Sisi-sisi Hidup Putra Sang Fajar” 

dalam Prisma vol 32, No. 2 & 3  

Gusmian, Islah. 2016. “Tafsir Alquran Bahasa Jawa: Peneguhan Identitas, 

Ideologi dan Politik” dalam Jurnal Suhuf, Vol. 9, No. 1, Juni  

Hatim, Basil. 1997. Communication Across Cultures: Translation Theory and 

Contrastive Text Linguistucs. Exeter: University of Exeter Press  



Jurnal Lektur Keagamaan, Vol. 16, No.2, 2018: 442 -463 

462 

Hurgronje, C. Snouck. 1906. The Achehnese Vol. II trans. A. W. S. O’Sullivan. 

Leiden: Brill 

                , C. Snouck. 2007. Mekka in the Latter Part of the 19th Century. 

Leiden: Brill  

Ichwan, Moch. Nur. 2009. “Negara, Kitab Suci dan Politik: terjemah Resmi 

Alquran di Indonesia” dalam Henri Chambert-Loir (ed.) Sadur: sejarah 

Terjemahan di Indonesia dan Malaysia terj. Winarsih dkk. Jakarta: KPG 

Kartini, Raden Adjeng. 1921. Letters of a Javanese Princess trans. Agnes 

Louise Symmers. London: Duckworth 

Kevin, W. FOGG. “Seeking Arabs but Looking at Indonesians: Snouck 

Hurgronje’s Arab Lens on the Dutch East Indies” dalam Journal of Middle 

Eastern and Islamic Studies (in Asia) Vol. 8, No. 1, 2014.    

al-Khalidi, Muhammad Hanbali bin Muhammad. 1935. Hidāyah al-Raḥmān fi 

Tarjamah Tafsīr Al-Qur’ān ilā al-Lugah al-Jāwiyah. Mesir: Muṣṭafā al-

Bab al-Halabi  

Knight, G. Roger. 2013. Commodities and Colonialism: The Story of Big Sugar 

in Indonesia, 1880-1942. Leiden: Brill 

Laffan, Michael Francis. 2003. Islamic Nationhood and Colonial Indonesia. 

London: Routledge  

Masrur, M. “Kyai Soleh Darat, Tafsir Faid al-Rahman dan R.A Kartini” dalam 

Jurnal At-Taqaddum, Vol. 4 No. 1, Juli 2012  

Misbah, Aflahal dan Nuskhan Abid, “Propaganda Kiai Sholih Darat Dalam 

Upaya Mewujudkan Harmoni Di Nusantara: Telaah Kitab Manhaj al-

Atqiya” dalam Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan, Vol. 4, 

No. 1, 2016 

al-Mohannadi, Sara. 2008. “Translation and Ideology” dalam Social Semiotics, 

Vol. 18, No. 4, Desember  

Nahuys, Alphonse Johan Bernard Horstmar. 1868. “Pengantar” dalam 

Multatuli, Max Havelaar: Or the Coffee Auctions of the Dutch Trading 

Company. Edinburgh: Edmonston&Douglas  

Noer, Deliar. 2012. Muhammad Hatta: Hati Nurani Bangsa. Jakarta: Kompas 

Pigome, Rony. “Pertentangan Kelas di Indonesia dalam Novel Bumi Manusia 

Karya Pramoedya Ananta Toer” dalam Jurnal Pendidikan Bahasa dan 

Sastra, Tahun 10, No. 2, Juli 2011  

Raffles, Sir Thomas Stamford F.R.S. 1830. The History of Java vol. I. London: 

John Murray 



Hermeneutika Terjemah Al-Qur’an Era Kolonial — Muhammad Fathur Rozaq 

463 

al-Samarani, Muhammad Shaleh ibn Umar. t.t. Faiḍ al-Raḥmān fī Tarjamah 

Tafsīr Kalām Mālik al-Dayyān. Tt. 

Schleiermacher, Friedrich. 1998. Hermeneutics and Criticism: and Other 

Writings terj & Edt., Andrew Bowie. Cambridge: Cambridge University 

Press 

Toer, Pramoedya Ananta. 2000. Panggil Aku Kartini Saja. Jakarta: Hasta Mitra 

          , Pramoedya Ananta. 2011 Bumi Manusia. Jakarta: Lentera Dipantara 

           , Pramoedya Ananta. 2011, Rumah Kaca. Jakarta: Lentera Dipantara 

            , Pramoedya Ananta. 2011. Anak Semua Bangsa. Jakarta: Lentera 

Dipantara 

           , Pramoedya Ananta. 2011. Jejak Langkah. Jakarta: Lentera Dipantara 

             , Pramoedya Ananta. 2015. Jalan Raya Pos, Jalan Deandels. Jakarta: 

Lentera Dipantara 

Ulum, Amirul. 2016. KH. Muhammad Sholeh Darat Al-Samarani: Maha Guru 

Ulama Nusantara. Yogyakarta: Global Press 

         , Amirul. 2017. al-Jawi al-Makki: Kiprah Ulama Nusantara di Haramain. 

Yogyakarta: Global Press 

van Bruinessen, Martin. 2012 Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat terj. Farid 

Wajidi. Yogyakarta: Gading Publishing 

Venuti, Lawrence. 2013. Translation Changes Everything: Theory and 

Practice New York: Routledge  

al-Zarkasyi, Muhammad Badr al-Din. 2007. Al-Burhān fī ‘Ulūm Al-Qur’ān.  

Beirut : Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah  

 


	Muhammad Fathur Rozaq
	UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
	e-mail: lekfathurozaq@gmail.com
	Received: Agustus; Accepted: Desember; Published: Desember
	DOI: http://dx.doi.org/10.31291/jlk.v16i2.549

